
        
            
                
            
        

    


QUÊ HƯƠNG CỰC LẠC  



Việt Dịch:  HT Thiền Tâm  

Phật Học Viện Quốc Tế Xuất Bản  

---o0o--- 

 Nguồn  

 http://www.niemphat.net 

 Chuyển sang ebook 19-6-2009 

 Người thực hiện : Nam Thiên – namthien@gmail.com 

 Link Audio Tại Website htt p://www.phatphaponline.org 



Mục Lục 

Lời Nói Đầu 

Tựa 

Thích Ca Mâu Ni Phật 

Quán Thế Âm Bồ Tát 

Đại Thế Chí Bồ Tát 

Văn Thù Sư Lợi Bồ Tát 

Phổ Hiền Bồ Tát 

Mã Minh Bồ Tát 

Thiên Thân Bồ Tát 

Giác Minh Diệu Hạnh Bồ Tát 

Huệ Viễn Đại Sư 

Đàm Loan Đại Sư 

Trí Giả Đại Sư 

Đạo Xước Đại Sư 

Thiện Đạo Đại Sư 

Hoài Cảm Đại Sư 

Vĩnh Minh Đại Sư 

Tuân Thức Đại Sư 

Từ Giác Đại Sư 

Từ Chiếu Đại Sư 

Hữu Nghiêm Đại Sư 

Ưu Đàm Đại Sư 

Thiên Như Đại Sư 

Diệu Hiệp Đại Sư 

Không Cốc Đại Sư 

Tông Bổn Đại Sư 

Tử Bá Đại Sư 

Liên Trì Đại Sư 

Hám Sơn Đại Sư 

Ngẫu Ích Đại Sư 

Triệt Lưu Đại Sư 

Đạo Phái Đại Sư 

Tỉnh Am Đại Sư 

Triệt Ngộ Đại Sư 

Ngộ Khai Đại Sư 

Diệu Không Đại Sư 

Ấn Quang Đại Sư 





---o0o--- 

Lời Nói Đầu 

Đương  thời  giảm  kiếp,  trình  độ  đạo  đức  của  nhân  loại  mỗi  ngày  một  kém, 

trái lại tội ác mỗi ngày một thêm. Do sức nghiệp của đa số người chiêu cảm, 

nên khắp thế giới nổi lên những hiện tượng: động đất, bão, lụt, núi lửa, nắng 

hạn,  thời  tiết  bất  thường.  So  với  mấy  mươi  năm  về  trước,  những  chuyện 

chém  giết  trộm  cướp,  dâm  loàn,  lường  gạt  giữa  ngày  nay,  đã  khiến  cho 

người có  lòng  với thế  đạo  nhân tâm phải  bàng  hoàng  lo sợ!  Kinh  Phật  nói: 

"Tất cả sự khổ vui đều do tâm tạo". Vậy muốn cải thiện con người, tạo hoàn 

cảnh  tốt,  phải  tìm  sửa  đổi  từ chỗ  phát  nguyên.  Ở  đây,  tôi  muốn  nói  là  mọi 

người  phải  dứt  trừ  tâm  niệm  xấu  ác,  ví  như  muốn  được  dòng  nước  trong, 

đừng để cho nguồn vẩn đục. 

Trong  khi  xem  bộ  Tư  Quy  Tập,  tôi  thấy  nó  có  lợi  ích  cho  sự  hướng  thiện, 

đường giải thoát của người đời, nên ngoài giờ niệm Phật, lần lượt phiên dịch 

thành  ra  quyển  Hương  Quê  Cực  Lạc  này.  Trong  đây  tuy  sự  khuyến  hóa 

không ngoài làm lành, niệm Phật, song đó lại chính là phương tiện khéo đưa 

mọi  người  đi  sâu  vào  thật  hạnh,  âm  thầm  hoán  cải  từ  người  đến  cảnh  một 

cách mầu nhiệm. Vì đối với người thâm hiểu Phật pháp, thì toàn sự là lý, sự 

trì  tức  là  lý  trì.  Trái  lại,  nếu  chỉ  chuộng  lý  thuyết  không  quan  tâm  đến  thật 

hành, đó chỉ là lý thuyết suông, không đem lại kết quả. 

Thuở  xưa, có  một  vị sư  đi thuyết pháp  nơi  nào cũng chỉ  nói  về quy  y  Tam 

Bảo.  Có  người  hỏi  sao  không  giảng  pháp  chi  khác.  Sư  đáp:  "Thử  nghĩ  có 

pháp nào ngoài phạm vi Tam Bảo không?". Ở nước ta, sự tu hành phổ thông 

của hàng Phật tử xuất gia và tại gia tóm lại cũng không ngoài: giữ quy giới, 

biết nhân quả, làm lành, niệm Phật. Cho đến nhiều bậc học Phật uyên thâm, 

kết  cuộc  cũng  đi  về  điểm  ấy.  Vậy  một  câu  Niệm  Phật,  nếu  chuyên,  thiết 

tưởng không phải là thiếu. Xem quyển này, chư vị sẽ được lãnh thọ lời vàng 

của Phật Tổ, chỗ kinh nghiệm về tu trì của các bậc thiện tri thức, không khác 

nào có thầy hay bạn tốt. Nếu thật hành y theo lời dạy trong đây, sẽ được ba 

điều lợi ích lớn:  

1. Nhờ sức Phật hộ trì, sức công đức của câu Niệm Phật, sức tâm niệm lành 

của  mình, riêng  hành  nhơn sẽ được tiêu  tội chướng, thêm  phước  huệ, giảm 

trừ những nguy hiểm tai nạn trong thời mạt kiếp. 

2. Cũng do ba năng lực trên, cảnh huống khổ đau chung của nhân loại có thể 

giảm  bớt,  nếu  nhiều  người  biết  ăn  chay  niệm  Phật.  Cho  nên  tuy  tu  Tây 

phương Tịnh Ðộ, mà thật ra đồng thời đã tu nhơn gian Tịnh Ðộ ở ngay cõi 

đời này. 

3. Chuyên niệm Phật, hành nhơn sẽ được sanh về Cực Lạc, thoát hẳn ra nỗi 

khổ luân hồi, hưởng sự an vui vô cùng vô tận, lần lượt sẽ chứng đạo quả, độ 

chúng sanh. Vậy đây là phương pháp lợi mình lợi người một cách viên mãn 

chắc chắn. 

Quyển  này,  theo  bản  Hán  Văn,  đã  được  tăng  bổ,  in  ra  nhiều  lần.  Cho  nên 

phần tựa do ngài Ấn Quang làm năm Dân Quốc thứ 28 (1938), mà đoạn sau 

lại có thêm lời dạy, tiểu sử của Ngài (tịch năm 1940) và Hoằng Nhất Đại Sư 

(tịch năm 1942). Vậy xin độc giả thể hội, đừng lấy làm nghi. 

Dịch  ra  quyển  này,  tôi  cảm  vì  cõi  đời  khổ  nặng,  chánh  giáo  suy  vi,  nghĩ 

mình tội chướng chi mà sanh nhằm mạt thế, duyên phước gì  mà nghe được 

pháp âm, nên không nỡ thọ phần lợi ích riêng, tùy sức tùy phần tuyên dương 

đạo giải thoát ra để tỏ lòng báo đáp bốn ân, lợi vui đồng loại trong muôn một 

thế thôi. 

"Đã từng trôi nổi riêng thương khách  

Muốn nhủ đồng nhơn lại cố hương!" 

Xin mượn hai câu thơ trên để bày tỏ tâm sự tôi vậỵ  

Mùa an cư năm Căn Tý (1960)  

Dịch giả: Liên Du kính ghi  

---o0o--- 

Tựa 

Pháp môn Tịnh Độ cao cả không cùng, rộng lớn như trời che đất chở. Đây là 

pháp  môn  tổng  trì  của  chư Phật  ba  đời,  là  đạo  mầu  đặc  biệt  trong  một  đời 

giáo hóa của đức Thích Ca. Trên như bậc Ðẳng Giác Bồ Tát, không thể vượt 

ra ngoài phạm vi của môn này: Dưới dù kẻ phạm tội nghịch ác cũng được dự 

phần tế độ. 

Tuy nhiên, bởi pháp môn cao siêu như thế mà phần nhiếp cơ lại quá phổ cập, 

dùng sức ít mà thu thập kết quả rất mau lẹ lớn lao, nên những vị thông hiểu 

đôi chút  về Tông, Giáo đều  xem thường, cho  là  môn  tu trì của kẻ  ngu phu, 

ngu phụ. Truy nguyên, cũng do các vị ấy chưa hiểu rõ các chỗ lớn - nhỏ, khó 

- dễ của Phật lực và tự lực. Hai phương diện này, sự hơn kém thật không thể 

dùng lời nói, văn từ hình dung cho hết được. Vì sao? 

Bởi tất cả pháp  môn khác đều  nương  theo sức Giới, Ðịnh,  Huệ, tu cho đến 

nghiệp  sạch  tình  không,  mới  có  thể  thoát  luân  hồi  sanh  tử.  Nhưng  địa  vị 

nghiệp  sạch  tình  không  đâu  phải  là  dễ  được?  Trong  hai  phần  hoặc  nghiệp, 

dứt được kiến  hoặc khó cũng  như ngăn chận dòng  nước đổ bốn  mươi dặm, 

huống  nữa  là  tư  hoặc  ư?  Dù  cho  bậc  tỏ  ngộ  cao  siêu,  nếu  chưa  dứt  sạch 

phiền não, vẫn còn bị luân hồi. Và một khi đã thọ sanh thì kẻ thối thất trong 

một  muôn  có  đến  mười  ngàn,  kẻ  tiến  bộ  trong  ức  người  khó  được  ba  bốn. 

Thế thì tự lực không đủ ỷ lại, không chi vững vàng. Những kẻ khoe mình là 

trí, không chịu thuận theo lòng từ thệ nhiếp thọ của Như Lai, thử nghĩ có nên 

tụ phụ chăng? 

Riêng  về  môn  Tịnh  Độ,  nếu  người  có  đủ  tín  nguyện  chơn  thiết,  dùng  lòng 

chí thành niệm Phật như con thơ nhớ mẹ và hằng ngày sự hành vi không trái 

với đạo đức, thì đến khi lâm chung, sẽ được nhờ Phật tiếp dẫn sanh về Tây 

Phương. Dù người ấy nghiệp hoặc hãy còn, nhưng khi đã vãng sanh thì chỗ 

sở đắc cũng cao hơn bậc A La Hán tình không nghiệp sạch, vì lẽ chủng tánh 

không  đồng.  Kẻ  chưa  dứt  nghiệp  hoặc  còn  như  thế,  người  đã  hết  nghiệp 

không  đợi  phải  luận  nhiều!  Ấy  bởi  do  Phật  lực,  pháp  lực  và  tâm  lực  của 

chúng sanh, đều không  thể nghĩ  bàn:  mà tâm  lực lại  nhờ  năng  lực của Phật 

và  Pháp,  được  hiển  hiện  một  cách  vẹn  toàn.  Cho  nên  chỉ  ỷ  lại  vào  tự  lực, 

sánh với nương nhờ Phật Lực, thật kém xa nhau hằng hà sa số sự cách biệt 

của đất trời! Lại nên biết, đạo lý của môn Tịnh Độ này không thể đem luận 

chung  với các pháp  môn phổ thông khác,  vì đây  là  pháp  môn đặc biệt!  Tôi 

thường có đôi liễn:  

Pháp môn cao cả, lợi khắp ba căn, nhân đây chín cõi đồng về, mười phương 

khen ngợi. 

Phật nguyện rộng sâu, không từ một vật, nên được ngàn kinh đều chỉ, muôn 

luận tuyên bày. 

Trong  kinh  Hoa Nghiêm  về phẩm Phổ  Hiền  Hạnh Nguyện, tất cả bậc Pháp 

Thân  Đại  Sĩ  ở  41  vị  (Thập  Trụ,  Thập  Hạnh,  Thập  Hồi  Hướng,  Thập  Ðịa, 

Ðẳng  Giác)  nơi  Hoa  Tạng  thế  giới  hải,  đều  y  theo  lời  khuyên  của  đức  Phổ 

Hiền Bồ Tát, dùng công đức mười đại nguyện vương cầu sanh Tây Phương, 

để được viên mãn quả Phật. Các bậc đại sĩ mà còn như thế, kẻ phàm phu đầy 

nghiệp lực, tự ỷ chút tài chí mọn, xem thường môn Tịnh Ðộ, thử xét mình có 

hơn các bậc Bồ Tát kia chăng? Hay là bởi mê loạn cầu cao, để rồi muốn siêu 

trở thành đọa lạc, muốn khéo hóa ra vụng về? 

Những kinh sách hoằng dương Tịnh Độ xưa nay rất nhiều. Trong ấy, Ðại Sư 

Như Sầm tuyển ra những lời hay ý đẹp của Phật, Bồ Tát, Tổ Sư và ngôn luận 

của các bậc chí thức cận đại, chép thành quyển  Hương Quê Cực  Lạc (nhan 

đề dịch thoát của hai chữ Tư Quy) này. Đại Sư nhờ tôi làm lời tựa, tôi tự xét 

lúc  trẻ  tuổi  không  gắng  sức,  đến  nay  già  kém,  tài  năng  chỉ  đem  nghĩa  lý 

mình đã tin hiểu trong 59 năm viết ra để lấp cho rồi trách nhiệm. Nhân tiện, 

dâng tỏ chút ngu thành, nguyện khắp đồng nhơn đều được sanh về Cực Lạc. 

Chỗ  thật  tâm  của  thôi  là  thế,  ngoài  ra  những  bậc  tài  chí  có  bình  luận  chê 

cười, tôi chưa từng nghĩ đến. Theo đây, xin có mấy lời ca rằng:  

"Khắp  khuyên  đồng  phát  nguyện  lành,  nguyện  cầu  vãng  sanh.  Đất  khách 

suối non hiểm nhiều, mặc ai luyến tình! Tự mình không muốn về thôi, quyết 

về tất được. Đường quê có ai tranh giành, gió mát trăng thanh!" 

Những khách nhớ quê, xin cùng chú ý! 

Đời Dân Quốc thứ 28, năm Kỷ Mão, tiết Đông Chí. 

Thích Ấn Quang cẩn soạn  

---o0o--- 

Thích Ca Mâu Ni Phật 

(Thích  Ca  Mâu  Ni  là  tiếng  Phạn,  dịch:  Năng  Nhân-Tịch-Mặc,  Thích  Ca  là 

họ, Mâu Ni là tên; Phật có nghĩa là: đấng giác ngộ, Đức Bổn Sư khi xưa là 

Thái Tử Tất Đạt Đa, ở xứ Trung Ấn Độ, nước Ca Tỳ La Vệ, cha là Vua Tịnh 

Phạn,  mẹ  là  Ma  Da  Hoàng  Hậu,  Thái  Tử  xuất  gia  lúc  19  tuổi,  đến  30  tuổi 

thành đạo, thuyết pháp 50 năm trụ đời 80 tuổi. Đức Phật ra đời độ vô lượng 

chúng sanh, hiện nay đạo pháp của Ngài được khắp giới Á, Âu tôn trọng). 

Kinh Phật Thuyết A Di Đà nói: "Từ đây thẳng về phương Tây, trải qua mười 

muôn ức cõi Phật, có thế giới tên là Cực Lạc. Cõi ấy có đức Phật hiệu là A 

Di  Đà,  hiện  nay  đương  thuyết  pháp.  -  Tại  sao  cõi  kia  gọi  là  Cực  Lạc?  Vì 

chúng sanh ở cõi ấy không có các sự khổ, chỉ hưởng những điều vui, nên gọi 

là  Cực  Lạc.  --  Đức  Phật  ấy  vì  sao  hiệu  là  A  Di  Đà?  Bởi  ánh  sáng  của  đức 

Phật  này  không  lường,  soi  khắp  mười  phương  quốc  độ,  không  chỗ  nào 

chướng ngại, nên hiệu là A Di Đà. Lại nữa, đức Phật kia cùng với nhân dân 

của ngài sống lâu đến không lường, không ngằn A Tăng Kỳ kiếp, nên gọi là 

A Di Đà. --Chúng sanh, sanh về cõi Cực Lạc, đều là bậc A Bệ Bạt Trí, trong 

ấy hàng Nhứt Sanh Bổ Xứ rất nhiều, không thể dùng toán số tính biết được, 

chỉ có thể dùng số vô lượng vô biên a tăng kỳ để nói mà thôi. --Chúng sanh 

nào nghe kinh này, nên phát nguyện sanh về nước kia.--Tại sao thế? Vì được 

cùng  các  bậc  người  thượng  thiện  ở  chung  một  chỗ.  --Nếu  có  người  thiện 

nam thiện nữ nào nghe nói đến Phật A Di Đà, giữ niệm danh hiệu, hoặc một 

ngày, hai ngày, ba ngày cho đến bảy ngày, một lòng không loạn, khi người 

ấy mạng chung, Phật A Di Đà cùng các Thánh Chúng hiện ở trước. Bấy giờ 

kẻ ấy lòng không điên đảo, liền được sanh về cõi Cực Lạc. --Chúng sanh các 

ngươi!  Nên  tin  kinh  "Xưng  Tán  Bất  Khả  Tư  Nghì  Công  Đức,  Nhất  Thiết 

Chư Phật Sở Hộ Niệm" này. 

* Kinh Đại Tập nói: “Hành giả ngồi ngay thẳng, chuyên tâm tưởng đức Phật 

A  Di  Đà,  tướng  đẹp  như  thế,  oai  nghi  như  thế,  đại  chúng  như  thế,  thuyết 

pháp như thế, tưởng niệm như vậy, tâm tâm nối nhau, thứ lớp không loạn, sẽ 

thấy được Đức Phật kia. Ví  như trong đời  có người nam  hay  nữ đi xa ở xứ 

khác,  trong  giấc  mơ  thấy  nhà  cửa  của  mình.  Lúc  bấy  giờ,  thật  ra  người  ấy 

chẳng biết là đêm hay ngày, là ngoài hay trong, tường vách núi đá không thể 

che ngăn, cho đến sự tối tăm mù mịt không làm chướng ngại. Hành giả mỗi 

niệm  cứ  huân  tu  như thế,  lâu  ngày  sự  quán  tưởng  sẽ  sáng  suốt  lanh  lẹ,  kết 

quả thấy được đức Phật Di Đà”. 

* Kinh Thập Lục Quán nói: --Muốn sanh về Cực Lạc, phải tu ba thứ phước: 

1)  Hiếu  dưỡng  cha  mẹ,  phụng  thờ  sư  trưởng,  tâm  từ  bi  không  giết  hại,  tu 

mười  nghiệp  lành.  2)  Thọ  trì  Tam  Quy,  giữ  trọn  các  giới,  đừng  phạm  oai 

nghi.  3)  Phát  lòng  Bồ  Ðề,  tin  sâu  lý  nhân  quả,  đọc  tụng  kinh  Đại  thừa, 

khuyến tấn người tu hành. Ba điều trên đây gọi là tịnh nghiệp. 

*  Kinh  Bảo Tích  nói:  --  Bấy  giờ Di  Lặc Bồ Tát bạch Phật rằng: "Bạch đức 

Thế Tôn! Như Thế Tôn đã nói những công đức lợi ích của Phật A Di Đà và 

thế  giới Cực  Lạc.  Lại bảo: Nếu có chúng  sanh  nào phát  mười thứ tâm,  một 

lòng  chuyên  niệm  hướng  về  Phật  A  Di  Đà,  khi  người  ấy  mạng  chung  sẽ 

được sanh về thế giới của đức Phật kia. Bạch đức Thế Tôn! Thế nào là phát 

mười thứ tâm,  và do tâm  này sanh  về Cực  Lạc?"  --Phật bảo: "Này Di  Lặc! 

Mười  thứ  tâm  ấy  không  phải  hạng  người  phàm  phu,  bất  thiện  có  thể  phát 

được. Những gì là mười tâm:  

Đối với chúng sanh khởi lòng đại từ không làm tổn hại. 

Đối với chúng sanh khởi lòng đại bi không làm bức não. 

Với chánh pháp của Phật khởi lòng hộ trì không tiếc thân mạng. 

Với tất cả pháp lành sanh lòng thắng nhẫn, không chấp trước. 

Tâm an vui trong sạch, tôn trọng, không tham lợi dưỡng, sự cung kính. 

Tâm cầu chứng trí của Phật, trong tất cả thời không xao lãng. 

Đối  với tất cả chúng sanh  hằng tôn  trọng  cung kính, không khinh rẻ  là  hèn 

thấp. 

Không say đắm theo thế luận, đối với phần Bồ Ðề sanh lòng quyết định. 

Tâm thanh tịnh tu các căn lành, không hề tạp nhiễm. 

Đối với các đức Như Lai, xả lìa các tướng, lòng tùy niệm. 

Di  Lặc!  Đó  là  mười  thứ phát  tâm  của  Bồ  Tát,  do  tâm  nào  sẽ  được  sanh  về 

cõi Cực  Lạc của Phật  A Di Đà. Di  Lặc! Nếu có  người  nào trong  mười  tâm 

này, tùy ý thành tựu được một tâm, ưa thích muốn về Cực Lạc, quyết không 

lẽ nào không được vãng sanh. 

Đạo Sư A Di Đà Phật  

(A Di Đà là tiếng Phạn, dịch: Vô Lượng Thọ hoặc Vô Lượng Quang. Ngài là 

vị giáo chủ ở thế giới Cực Lạc về phương Tây. Theo Kinh Cổ Âm Vương thì 

đời  quá  khứ  có  nước  Diệu  Hỷ,  vị  quốc  vương  là  Kiều  Thi  Ca.  Bấy  giờ  có 

Phật  Tự  Tại  Vương  ra  đời.  Kiều  Thi  Ca  xuất  gia  đầu  Phật,  hiệu  là  Pháp 

Tạng. Lại Kinh Vô Lượng Thọ nói: "Pháp Tạng Tỳ Khưu ở nơi Phật Thế Tự 

Tại  Vương  phát  lòng  Bồ  Ðề,  lại  phát  48  lời  nguyện,  mỗi  nguyện  đều  nói: 

"Nếu không được như thế, tôi thề không thành Phật". 

Những đại nguyện ấy đã thành tựu, và ngài Pháp Tạng đã thành Phật tức là 

Đức A Di Đà ở nơi thế giới Cực Lạc hiện nay). 

*Theo  kinh Vô  Lương Thọ, 48 đại  nguyện của Đức  A Di Đà, có  mấy điều 

thiết yếu sau đây:  

Nguyện thứ 18 - Khi tôi thành Phật, chúng sanh trong mười phương hết lòng 

tin ưa  muốn sanh  về  nước  tôi,  xưng danh  hiệu tôi cho đến  mười  niệm,  nếu 

không được vãng sanh, tôi thề không thành Chánh Giác. 

Nguyện  thứ  19  -  Khi  tôi  thành  Phật,  chúng  sanh  trong  mười  phương  phát 

lòng Bồ Đề, tu các công đức, chí tâm phát nguyện cầu sanh về nước tôi, đến 

lúc  lâm chung,  nếu tôi không cùng thánh  chúng  hiện ở trước  người ấy  tiếp 

dẫn, tôi thề không thành Chánh Giác. 

Nguyện thứ 21 - Khi tôi thành Phật, hàng nhân thiên trong nước tôi thảy đều 

đủ 32 tướng  đại  nhân,  nếu chẳng được  như thế, tôi thề không  thành Chánh 

Giác. 

Nguyện  thứ  27  -  Khi  tôi  thành  Phật,  từ  hàng  Nhân  Thiên  cho  đến  tất  cả 

muôn vật trong nước tôi, hình sắc đều tốt đẹp, nghiêm sạch sáng rỡ, vi diệu 

cùng cực, không thể tính kể. Nếu những chúng sanh chứng được thiên nhãn 

mà có thể biện thuyết rõ ràng được sanh số, tôi thề không thành Chánh Giác. 

Nguyện thứ 32 - Khi tôi thành Phật, từ cõi đất lên đến hư không, những cung 

điện lầu quán, ao nước cây hoa, tất cả vạn vật đều do vô lượng tạp bảo, trăm 

ngàn thứ hương hoa hiệp tạo thành, nghiêm đẹp kỳ diệu, hơn các thiên cung. 

Mùi  hương  trong  nước  tôi  lan  tỏa  khắp  mười  phương  thế  giới,  các  Bồ  Tát 

tiếp xúc được hương ấy, đều tu Phật hạnh. Nếu chẳng được như thế, tôi thề 

không thành Chánh Giác. 

Nguyện  thứ  39  -  Khi  tôi  thành  Phật,  hàng  nhơn  thiên  trong  nước  tôi  đều 

hưởng sự an  vui  như bậc  lậu tận tỳ  khưu.  Nếu chẳng được  như thế, tôi thề 

không thành Chánh Giác. 

---o0o--- 

Quán Thế Âm Bồ Tát 

Trong Kinh Bi Hoa, về kiếp quá khứ, thuở đời Phật Bảo Tạng, khi đức A Di 

Đà còn làm Luân Vương, thì Bồ Tát làm vị Thái Tử thứ nhất của Ngài, hiệu 

là Bất Thuấn. Lúc Thái Tử đối trước đức Bảo Tạng phát đại nguyện rồi, Phật 

liền ban cho danh hiệu là Quán Thế Âm. Hiện tại, Bồ Tát ở cõi Cực Lạc phụ 

giúp Phật A Di Đà mà hoằng hóa và tiếp dẫn chúng sanh. Về sau, Bồ Tát kế 

vị đức A Di Đà mà thành Phật, hiệu là Biến Xuất Nhất Thiết Công Đức Sơn 

Vương  Như  Lai;  thế  giới  Cực  Lạc  đổi  tên  lại  là  Nhất  Thiết  Trân  Bảo  Sở 

Thành Tựu. 

Về  phần  nhân  hạnh  quả  đức  cùng  sự  ứng  hóa  của  Bồ  Tát,  trong  kinh  Pháp 

Hoa, Lăng Nghiêm, và Đại Bi có nói đến)  

*  Kinh  Đại  Bi  Đà  La  Ni  nói:  "Nếu  chuyên  xưng  danh  hiệu  và  cúng  dường 

đức  Bổn  Sư  ta  là  Phật  A  Di  Đà,  thì  sẽ  được  vô  lượng  phước,  tiêu  trừ  vô 

lượng tội, khi mạng chung lại được vãng sanh về cõi Cực Lạc. Bấy giờ đức 

Như Lai đưa tay tiếp dẫn và xoa đầu kẻ ấy mà bảo rằng: "Người đừng sợ hãi, 

vì đã được sanh về nước ta". 

* Kinh Quán Thế Âm Bồ Tát Thọ Ký nói: "Kẻ nào phát lòng vô thượng Bồ 

Đề, nguyện sanh  về Cực  Lạc, đều được thấy cõi ấy,  lại thấy Phật  A Di  Đà 

cùng các hàng Bồ Tát và Thanh Văn. Người đó thấy như thế rồi, vui mừng 

khấp khởi, xướng lên rằng: "Nam Mô A Di Đà Như Lai, Ứng Cúng, Chánh 

Biến Tri!"  Bấy  giờ trong pháp  hội có 84.000 chúng sanh đều phát  lòng  Bồ 

Ðề, nguyện trồng căn lành để được vãng sanh về Cực Lạc. 

---o0o--- 

Đại Thế Chí Bồ Tát 

Trong Kinh Bi Hoa, về kiếp quá khứ, thuở đời đức Phật Bảo Tạng, khi đức 

A Di Đà còn làm Luân Vương, thì Bồ Tát làm vị Thái Tử thứ hai của Ngài, 

hiệu là Ma Ni. Lúc Thái Tử Ma Ni đối trước với đức Phật Bảo Tạng phát thệ 

nguyện rồi, Phật  liền ban cho danh  hiệu  là Đắc Đại Thế,  và thọ ký cho sau 

thành  Phật  hiệu  là  Thiện  Trụ  Trân  Bảo  Sơn  Vương.  Hiện  tại,  Bồ  Tát ở  cõi 

Cực Lạc phụ giúp Phật A Di Đà hoằng hóa và tiếp dẫn chúng sanh. Về sau 

Bồ Tát thành Phật kế đức Quán Thế Âm, thế giới, thời kiếp và Phật sự cùng 

Phật  Công  Đức  Sơn  Vương  đồng.  Trong  kinh  Lăng  Nghiêm,  Bồ  Tát  nói 

pháp  môn  Niệm  Phật  thật  rất  là  tinh  khiết,  người  tu  tịnh  nghiệp  nên  tuân 

theo). 

*  Kinh  Lăng  Nghiêm  nói:  "Tôi  nhớ  hằng  hà  sa  kiếp  về  trước,  có  mười  hai 

đức Như Lai nối nhau ra đời trong một kiếp, vị đầu tiên là Vô Lượng Quang, 

vị Phật rốt sau  hiệu  là  Siêu Nhựt Nguyệt  Quang.  Đức  Phật sau  này dạy tôi 

pháp  môn  Niệm  Phật  tam  muội.  Ví  như có  hai  người,  một  kẻ  chuyên  nhớ, 

một  kẻ  chuyên  quên,  hai  người  ấy  dù  gặp  nhau  cũng  như  không  gặp,  thấy 

cũng như không thấy. Nếu hai người đều nhớ nhau, sức nhớ tưởng càng sâu, 

thì từ đời này đến đời khác, hai kẻ ấy đồng như hình với bóng, không xa rời 

nhau được. Các đức Như Lai trong mười phương mẫn niệm chúng sanh cũng 

như  mẹ  nhớ con,  nếu con cứ lẩn tránh, dù  mẹ có  nhớ cũng không biết  làm 

sao!  Trái  lại,  nếu  con  nhớ  mẹ,  cũng  như  mẹ  nhớ  con,  thì  mẹ  con  đời  đời 

chẳng cách xa nhau. Nếu tâm của chúng sanh hằng nhớ Phật, niệm Phật, thì 

đời  này,  đời  sau,  quyết  định  sẽ  thấy  Phật,  cách  Phật  không  xa,  chẳng  cần 

dùng phương tiện chi khác, tâm mình được khai ngộ. Như người nhuộm các 

thứ  hương,  thân  kẻ  ấy  có  mùi  thơm  đó  là  hương  quang  trang  nghiêm.  Chỗ 

bản nhân của tôi là dùng tâm niệm Phật được chứng vào Vô Sanh Nhẫn, nay 

ở cõi này nhiếp thọ người niệm Phật đem về Tịnh Ðộ. Nay Phật hỏi về viên 

thông, tôi không lựa chọn, nhiếp cả sáu căn, tịnh niệm nối luôn được tam ma 

địa, đây là bậc nhất. 

---o0o--- 

Văn Thù Sư Lợi Bồ Tát 

(Văn  Thù  Sư  Lợi  có  chỗ  gọi  là  Mạn  Thù  Thất  Lỵ,  dịch  là  Diệu  Đức  hoặc 

Diệu  Kiết  Tường.  Theo  Kinh  Bi  Hoa,  Bồ  Tát  khi  xưa  là  thái  tử  Vương 

Chúng,  con  thứ ba  của  Luân  Vương  thời  đức  Phật  Bảo  Tạng.  Khi  Thái  Tử 

phát  hoằng  thệ  ở  trước  Phật  rồi,  liền  được  đổi  tên  là  Văn  Thù  Sư  Lợi,  và 

được thọ ký về sau thành Phật hiệu Phổ Hiện, ở thế giới Thanh Tịnh Vô Cấu 

Bảo Chi về phương Nam. Lại kinh Văn Thù Bát Niết Bàn nói: "Văn Thù Bồ 

Tát thị hiện sanh ở nước Xá Vệ, làng Đa La, làm con của Phạm Đức Bà La 

Môn, Bồ Tát từ hông bên mặt của mẹ sanh ra, thân sắc tử kim, biết nói liền 

lúc ấy. Lớn lên theo Phật xuất gia”). 

* Kinh Hoa Nghiêm nói: "Bấy giờ, ánh sáng chiếu qua ngàn thế giới, tất cả 

đức Văn Thù ở các cõi đều đồng thời đối trước Phật nói kệ rằng: "Trong tất 

cả  oai  nghi.  Thường  nhớ  công  đức  Phật.  Ngày  đêm  không  xen  hở.  Nghiệp 

như thế nên tu". 

* Kinh Quán Phật Tam Muội Hải nói: "Sau khi Văn Thù Sư Lợi Bồ Tát này 

bỏ túc  nhân, tự nói đã chứng được  Niệm  Phật  Tam Muội, tất sanh  về  Tịnh 

Độ, đức Thế Tôn thọ ký rằng:  "Ông sẽ được sanh  về cõi Cực  Lạc". Bồ Tát 

liền đọc kệ phát nguyện:  

"Tôi  nguyện  lúc  mạng chung.  Trừ  tất cả chướng  ngại. Thấy Phật  A  Di Đà. 

Sanh về cõi Cực Lạc. Khi đã về nơi ấy. Thành tựu các đại nguyện. A Di Đà 

Thế Tôn. Thọ ký cho thành Phật". 

* Trong Tịnh Độ Thánh Hiền Lục nói: "Đời Đường, Pháp Chiếu Đại Sư nhờ 

đức  Văn  Thù  dùng  thần  lực  nhiếp  vào  thánh  cảnh  ở  non  Ngũ  Đài.  Đại  sư 

đảnh lễ Bồ Tát và thưa thỉnh về yếu môn tu hành. Đức Văn Thù bảo: "Nay 

ngươi nên niệm Phật, chính là lúc hợp thời, bởi các môn tu hành không chi 

hơn  niệm  Phật.  Siêng  năng  cúng  dường  Tam  Bảo,  gồm  tu  phước  huệ,  hai 

điều  này  rất  là  cần  yếu.  Đời  quá  khứ  ta  nhân  cúng  dường,  quán  tưởng  và 

niệm  Phật  mà  được  Nhứt  Thiết  Chủng  Trí.  Cho  nên  tất  cả  pháp,  pháp  Bát 

Nhã  ba  la  mật,  môn  thiền  định  rất  sâu,  cho  đến  chư  Phật,  đều  từ  nơi  niệm 

Phật  mà  sanh.  Thế  nên  biết  niệm  Phật  là  vua  của  các  pháp".  Ngài  Pháp 

Chiếu hỏi: "Đệ tử phải niệm như thế nào?" Bồ Tát bảo: “Ở thế giới phương 

Tây  có  Phật  A  Di  Đà.  Nguyện  lực  của  đức  Phật  ấy  không  thể  nghĩ  bàn, 

ngươi  nên  tưởng  niệm  chớ  cho  gián  đoạn,  khi  mạng  chung  quyết  định  sẽ 

được  vãng  sanh  không  còn  thối  chuyển".  Nói  rồi,  Bồ  Tát  đưa  cánh  tay  sắc 

vàng  xoa  đảnh  ngài  Pháp  Chiếu  và  bảo  rằng:  "Do  ngươi  niệm  Phật,  không 

bao lâu sẽ chứng quả vô thượng Bồ Ðề". Đại sư được thọ ký rồi, vui  mừng 

đảnh lễ lui ra. 

---o0o--- 

Phổ Hiền Bồ Tát 

(Theo kinh Bi Hoa, Bồ Tát khi xưa là Thái Tử Vẫn Đồ, con thứ tám của Vua 

Luân Vương, thời đức Phật Bảo Tạng. Sau Khi Thái Tử đối trước Phật phát 

đại nguyện, liền được đổi tên là Phổ Hiền và được thọ ký về sau thành Phật 

hiệu  là  Trí Cang  Hầu  Tự Tại  Tướng Vương ở thế  giới Trí Thủy  Thiện Trụ 

Tịnh Công Đức nơi phương Bắc. Lại theo Kinh Hoa Nghiêm, Bồ Tát đã là vị 

tả phụ của Phật Tỳ Lô Giá Na mà còn dùng mười đại nguyện vương khuyến 

dẫn hải chúng Bồ Tát trong cõi Hoa Tạng đồng về Cực Lạc. Chúng ta là kẻ 

hạ phàm há chẳng phát nguyện làm theo ư?)  

*  Kinh  Hoa  Nghiêm  nói:  "Khi  Phổ  Hiền  Bồ  Tát  khen  ngợi  công  đức  thù 

thắng  của  Như  Lai  rồi,  liền  bảo  các  Bồ  Tát  và  ngài  Thiện  Tài  rằng:  "Nếu 

muốn thành tựu công đức ấy, phải tu mười điều hạnh nguyện rộng lớn. 

Kính lễ chư Phật  

Khen ngợi Như Lai  

Rộng tu sự cúng dường  

Sám hối nghiệp chướng  

Tùy hỷ các công đức  

Thỉnh Phật chuyển pháp luân  

Thỉnh Phật trụ ở đời  

Thường theo Phật tu học  

Hằng thuận các chúng sanh  

Hồi hướng khắp tất cả. 

Nếu  có  người  nào  dùng  lòng  tin  sâu,  thọ  trì  đọc  tụng  đại  nguyện  này,  cho 

đến biên chép bốn câu kệ, sẽ được  mau tiêu trừ tội  ngũ  vô  gián.  Khi  người 

ấy lâm chung, trong khoảng sát na rốt sau, tất cả các căn thảy đều tan hoại, 

chỉ  có  đại  nguyện  này  không  rời  bỏ  nhau,  liền  được  sanh  về  thế  giới  Cực 

Lạc". 

*  Kinh Như Lai  Bất  Tư Nghì Cảnh Giới  nói: "Nếu có  người  vì cầu đạo  vô 

thượng Bồ Ðề, ở trong một việc chuyên tâm tu tập, tất sẽ được thành tựu. Ví 

như có người uống một bụm nước ở biển cả, tức là đã uống tất cả nước sông 

trong cõi Diêm Phù Đề. Nếu Bồ Tát có thể tu tập môn Niệm Phật Bồ Ðề hải 

này, tức là đã tu tập tất cả tam muội, các nhẫn, các địa, các đà la ni”. 

---o0o--- 

Mã Minh Bồ Tát 

(Theo bộ Truyền Ðăng Lục, khi Bồ Tát sanh ra, cảm động đến bầy ngựa đều 

bi  thương  kêu  la.  Bồ  Tát  lại  khéo  thuyết  pháp,  có  thể  khiến  cho  bầy  ngựa 

nghe  rồi  rơi  lệ  kêu  thương.  Sau  khi  đức  Thích  Ca  diệt  độ  600  năm,  96  thứ 

ngoại đạo ở Tây Vực đều phục hưng, phá hủy Phật Pháp; Bồ Tát bèn thị hiện 

sanh ở miền Ðông Ấn Ðộ, nước Tang Kỳ Đa, làm nhiều bộ luận hiển chánh 

phá tà.  Trong bộ  luận  Khởi Tín,  Bồ  Tát khuyên  người  niệm  Phật, cầu sanh 

Tây Phương. Khi lâm chung, ngài vào phép Long Phấn Tấn Tam Muội, đưa 

mình lên hư không, tỏa ra ánh sáng rực rỡ như mặt trời, kế đó lại trở về bản 

vị mà nhập Niết Bàn). 

* Luận Đại Thừa Khởi Tín nói: "Nên mạnh mẽ tinh tấn, ngày đêm sáu thời, 

lễ bái chư Phật; thành tâm sám hối, khuyến thỉnh, tùy hỷ, hồi hướng về quả 

Bồ  Ðề.  Tu  tập  như  thế  không  thôi  nghỉ  thì  sẽ  được  khỏi  các  chướng,  căn 

lành  thêm  lớn".  Lại  nói:  "Như Lai có thẳng phương tiện để  nhiếp  hộ  kẻ tín 

tâm. Ấy là dùng nhân duyên chuyên nhớ niệm Phật tùy nguyện cầu sanh về 

Tịnh Ðộ ở phương khác, do được thường  thấy  Phật  nên  vĩnh  viễn  xa  lìa ác 

đạo.  Như  trong  Tu  Đa  La  nói:  "Nếu  người  chuyên  niệm  Phật  A  Di  Đà  ở 

phương  Tây,  đem  những  căn  lành  mình  tu  hồi  hướng  về  cõi  kia,  thì  được 

vãng sanh. Do thường thấy Phật nên không còn lo thối chuyển”. 

---o0o--- 

Long Thọ Bồ Tát 

(Nhân vì ngài sanh dưới cội cây có rồng ở, lại đắc đạo ở Long Cung, nên gọi 

là Long Thọ. Bồ Tát dòng Phạm Chí, người xứ Nam Thiên Trúc, rộng hiểu 

các môn học thế gian, mới xuất gia ba tháng đã thông suốt tam tạng. Bấy giờ 

Long  Vương  rước  ngài  xuống  Long  Cung;  trong  chín  tuần  ngài  xem  Long 

Tạng chưa đầy muôn một, liền ngộ vô sanh nhẫn. Khi trở về nhân gian, Bồ 

Tát hoằng truyền Phật Giáo, tạo ra bộ Bà Sa Luận, trong ấy có khuyên người 

niệm  Phật  cầu  sanh  Tây  phương.  Sau  ngài  vào  Nguyện  Luân  định  mà  tịch. 

Trong kinh Lăng Già, đức Phật đã huyền ký: “Sau xứ Nam Thiên Trúc. Có 

Long Thọ tỳ khưu. Hay hiển nghĩa trung đạo. Chứng Sơ Hoan Hỷ địa. Sanh 

về cõi Cực Lạc”). 

* Luận Đại Trí Độ nói: "Niệm Phật Tam Muội có thể trừ các thứ phiền não 

và  tội  đời  trước.  Lại  nữa,  Niệm  Phật  Tam  Muội  có  phước  đức  lớn  hay  độ 

chúng sanh. Cho  nên các  Bồ  Tát  muốn độ sanh,  nếu tu các  pháp tam  muội 

khác, tất không bằng môn Niệm Phật Tam Muội, vì  môn này có phước đức 

lớn, mau diệt các tội. Phật là pháp vương, Bồ Tát là pháp tướng, chỗ Bồ Tát 

tôn  trọng  duy  có  Phật,  Thế  Tôn.  Bồ  Tát  thường  khéo  tu  nhân  duyên  niệm 

Phật, nên thường  gặp chư Phật, như kinh  Bát Chu có  nói:  "Bồ Tát vào tam 

muội này, liền hiện sanh về cõi Phật A Di Đà". 

*  Luận  Bà  Sa  nói:  "Đức  A  Di  Đà  có  bản  nguyện  như thế  này:  "Nếu  người 

xưng  niệm  danh  hiệu  và quy  y  nơi ta,  kẻ  ấy quyết được quả  vô thượng  Bồ 

Đề". Cho nên, phải thương nhớ niệm Phật. Lại dùng kệ khen ngợi Phật rằng:  

Trí huệ sáng vô lượng. 

Thân như tòa kim sơn. 

Con dùng thân, miệng ý, 

Chắp tay cúi đầu lạy. 

Chân Phật ngàn bức luân, 

Sắc hoa sen mềm dịu, 

Kẻ thấy đều vui mừng, 

Cúi đầu lễ chân Phật. 

Tướng bạch hào sáng đẹp, 

Trong sạch như trăng Thu, 

Ánh tỏa khắp mặt vàng, 

Nên con cúi đầu lạy, 

Nếu người muốn thành Phật. 

Tâm niệm A Di Đà, 

Theo thời vì hiện thân, 

Cho nên con quy mạng. 

Người xưng niệm nơi Phật, 

Sức công đức không lường, 

Thì liền được vào định. 

Cho nên con thường niệm. 

Nếu người trồng căn lành, 

Nghi thì hoa không nở, 

Kẻ lòng tin trong sạch, 

Hoa nở liền thấy Phật  

Do nhân duyên phước này, 

Tất được đức thắng diệu, 

Nguyện các loài chúng sanh, 

Cũng đều được như vậy. 

---o0o--- 

Thiên Thân Bồ Tát 

(Bồ  Tát  người  xứ  Thiên  Trúc,  khi  mới  xuất  gia  học  theo  pháp  Tiểu  Thừa, 

hủy báng kinh điển Đại Thừa. Sau ngài nhờ anh là Vô Trước nhiều phen chỉ 

dẫn,  mới  hối  ngộ  sự  lỗi  lầm,  muốn  tự  cắt  lưỡi.  Vô  Trước  bồ  tát  bảo:  "Xưa 

em dùng lưỡi hủy báng Đại Thừa, nay phải dùng lưỡi mà tán dương pháp ấy 

để  chuộc  tội.  Việc  sửa  lỗi  hãy  còn  chưa  muộn,  nếu  cắt  lưỡi  đi,  nào  có  ích 

gì?" Vâng lời anh, Ngài Thiên Thân từ đó đem hết tâm tư, tạo ra hơn 100 bộ 

luận  Đại  Thừa.  Trong  ấy  có  luận  Vãng  Sanh,  phát  huy  rõ  ràng  sự  trang 

nghiêm lợi ích của cõi Tịnh Ðộ. Người niệm Phật nên chú ý đến luận này). 

* Vô Lượng Thọ Kinh Luận nói: "Nếu tu ngũ niệm  môn thành tựu, kết quả 

sẽ được vãng sanh về Cực Lạc, thấy Phật A Di Đà. Ngũ niệm môn là gì? 

Lễ bái môn  

Tán thán môn  

Phát nguyện môn  

Quán sát môn  

Hồi hướng môn. 

Lễ bái là thế nào? Ấy là dùng thân lễ Đức Phật A Di Đà, tỏ ý cung kính, cầu 

Phật nhiếp thọ. 

Tán  thán  môn  là  thế  nào?  Đây  là  dùng  miệng  khen  ngợi  sắc  thân,  danh 

nghĩa,  ánh  sáng,  trí  huệ  của  Đức  Như  Lai  kia,  muốn  tu  hành  như  thật  cho 

được tương ưng. 

Phát Nguyện môn? Ấy là một lòng chuyên niệm vào nơi chánh định, nguyện 

sanh về Cực Lạc. 

Quán  sát  là  thế  nào?  Đây  là  dùng  chánh  niệm  quán  sát  công  đức  trang 

nghiêm của cõi Cực Lạc, công đức trang nghiêm của Phật A Di Đà, và công 

đức trang nghiêm của chư Bồ Tát, và Thánh Chúng. 

Hồi hướng là thế nào? Ấy là tâm từ bi không bỏ những chúng sanh khổ não, 

nguyện đem căn lành công đức của mình, hồi hướng cầu cho tất cả loài hữu 

tình đều được sanh về Cực Lạc. 

---o0o--- 

Giác Minh Diệu Hạnh Bồ Tát 

(Theo  bộ  Tây  Phương  Xác  Chỉ,  Bồ  Tát tự  bày  tỏ  túc  nhân  như sau:  "Thuở 

trước, về đời vua Minh Đế nhà Tấn, ta là một kẻ bần cùng. Tự thương cảnh 

ngộ của mình, ta phát đại nguyện rằng: "Tôi vì túc nghiệp nên chịu quả báo 

nghèo khổ này. Từ đây tôi nguyện niệm Phật tu hành, nếu không được thấy 

Phật  A  Di  Đà  và  sanh  về  Cực  Lạc  để  thành  tựu  tất  cả  công  đức,  thì  dù  có 

phải tan nát thân mạng này, tôi cũng không thôi bỏ". Phát nguyện rồi, trong 

bảy  ngày  đêm  ta  chuyên  tinh  tưởng  niệm,  liền  được  tâm  khai,  thấy  thân 

tướng Phật A Di Đà, đẹp đẽ sáng chói, đầy khắp mười phương thế giới. Lúc 

ấy ta được Phật thọ ký cho, và về sau năm 75 tuổi ta thoát hóa, sanh về Cực 

Lạc. Nay vì bản nguyện lợi sanh, ta trở lại cõi này, tùy phương hóa độ"). 

*  Trong  Bộ  Tịnh  Độ  Thánh  Hiền  Lục  có  nói:  "Từ  năm  Sùng  Trinh  thứ 16 

đời nhà Minh, đến năm Thuận Trị thứ 4 đời nhà Thanh, Bồ Tát thường hay 

giáng thần nơi Ngô môn chỉ dạy về pháp môn niệm Phật”. 

* Trong bộ Tây Phương Xác Chỉ, Bồ Tát dạy: "Tâm vốn không niệm, niệm 

do  tưởng  sanh.  Cái  tưởng  ấy  giả  dối,  khiến  cho  chúng  sanh  mãi  chịu  luân 

hồi. Nay các ngươi nên biết một câu A Di Đà Phật đây, không từ nơi tưởng 

mà sanh, chẳng do  nơi  niệm  mà có, không dính  mắc trong  ngoài, chẳng có 

tướng  mạo  chi.  Hiểu  rõ  như thế  thì  trừ  hết  các  vọng  tưởng,  cùng  với  pháp 

thân của Phật cùng đồng không khác, không thể phân biệt. Niệm như thế thì 

không phiền  não trần  lao, không  đứt đoạn, không bỏ cuộc, thế  là  nhứt tâm. 

Được chỗ nhất tâm này, mới gọi là "giữ lấy danh hiệu" mới gọi là "một lòng 

không loạn." 

*Nếu  niệm  Phật  không  nhất  tâm,  phải  quyết  ý  dứt  những  tư  tưởng  vẩn  vơ, 

chậm rãi mà niệm, làm sao cho tiếng hiệp với tâm, tâm hiệp cùng tiếng. Cứ 

như  thế  niệm  mãi,  lâu  lâu  vọng  tưởng  sẽ  lặng  dừng,  tâm  cảnh  sẽ  sáng  tỏ 

chứng vào Niệm Phật tam muội. Kệ rằng:  

Nói ít một câu chuyện, 

Niệm nhiều một câu Phật. 

Đánh được vọng niệm chết, 

Hứa pháp thân ngươi sống. 

Trước  khi  niệm  Phật,  phải  phát  đại  nguyện  sanh  về  Cực  Lạc,  rồi  sau  chí 

thành  khẩn  thiết  xưng  thánh  hiệu  đức  A  Di  Đà.  Khi  niệm  phải  khiến  cho 

tiếng  duyên  theo  tâm,  tâm  duyên  theo  tiếng,  tâm  và  tiếng  nương  nhau,  giữ 

cho bền lâu đừng mất, thì sẽ được vào chánh ức niệm tam muội. 

*  Đại  để  người  tu  tịnh  nghiệp,  khi  đi  đứng  nằm  ngồi,  đều  phải  hướng  về 

phương  Tây  thì  cơ  cảm  dễ  thành,  căn  cảnh  dễ  thuần  thục.  Trong  thất  chỉ 

cúng  một  tượng  Phật,  một  quyển  kinh,  một  lư  hương,  còn  bàn,  ghế  và 

giường  mỗi  thứ chỉ  một  cái,  không  nên  để  nhiều  vật  khác.  Ngoài  sân  cũng 

phải quét dọn sạch sẽ, để cho khi đi kinh  hành không bị trở  ngại. Điều cần 

yếu là làm sao cho tâm mình không vướng một mảy trần, dứt bặt muôn điều 

lo  nghĩ,  rỗng  rang  trong  sáng,  không  biết  có  thân,  có  đời,  cũng  không  biết 

hành động của mình hôm nay là việc tu hành. Được như thế thì cùng với đạo 

ngày gần, với đời ngày xa, có thể xu hướng về tịnh nghiệp. 

Phép tu Tịnh Ðộ không ngoài hai chữ “chuyên cần”, Chuyên thì không thêm 

một  việc  chi  khác,  Cần  thì  không  bỏ  phí  phút  giây.  Lại  phép  trì  danh,  cần 

mỗi  chữ  mỗi  câu  tâm  và  tiếng  nương  nhau,  không  xen  lẫn  một  mảy  niệm 

đời,  lâu  ngày  thành  thục,  quyết  định  được  sanh  về  Cực  Lạc,  ngồi  tòa  bảo 

liên, lên ngôi bất thối. 

Bài Kệ Phát Nguyện Của Đại Từ Bồ Tát  

Phật mười phương ba đời, 

A Di Đà bậc nhất, 

Chín phẩm độ chúng sanh, 

Oai đức không cùng cực  

Nay con đại qui y, 

Sám hối tội ba nghiệp  

Có bao nhiêu phước lành, 

Hết lòng xin hồi hướng. 

Nguyện chúng bạn đồng tu, 

Cảm ứng theo thời hiện, 

Khi lâm chung, cảnh Phật, 

Hiện trước mắt rõ ràng  

Kẻ thấy, nghe tinh tấn, 

Đồng sanh về Cực Lạc, 

Thấy Phật khỏi sanh tử, 

Như Phật độ muôn loài. 

---o0o--- 

Huệ Viễn Đại Sư 

(Đại sư họ Giả, người xứ Nhạn Môn, tinh học về thuyết Nho, Lão. Năm 21 

tuổi, sư nghe ngài Đạo An giảng kinh Bát Nhã, bỗng tỏ ngộ than rằng: "Các 

môn học Nho, Lão, đều như lúa lép thôi!" Nhân đó bèn xuất gia, thệ hoằng 

dương Phật Giáo. Ngài Huệ An từng khen: "Chánh pháp truyền bá ở Trung 

Hoa,  là  do  Huệ  Viễn  này  chăng?"  Sau  Ðại  Sư  vào  Lô  Sơn,  cảm  rồng  khai 

mạch  nước, thần  vận chuyển cây để cất chùa Đông  Lâm. Ngài từng đào ao 

trồng sen, hợp chúng lại ngày đêm sáu thời niệm Phật cầu sanh Tây phương, 

nhân gọi là Liên Xã, Đại sư ở trong non hơn 30 năm, vua vời cũng không đi, 

từng ba lần trông thấy thánh tướng, song trầm hậu không nói ra. Năm Nghĩa 

Hy  thứ  12,  Phật  lại  hiện,  ngài  bèn  ngồi  ngay  nhập  diệt,  thọ  được  83  tuổi. 

Người sau tôn Đại sư làm Sơ Tổ trong Liên Tông)  

* Đại sư nói: "Sao  gọi  là Niệm  Phật tam  muội? - Ấy  là  nhớ chuyên, tưởng 

lặng vậy. Nhớ chuyên thì chí không chia, tưởng lặng thì khí thanh thần sáng. 

Khí thanh thì trí giác soi khắp, thần sáng thì chiếu suốt chỗ tối tăm. Hai điều 

này thầm hợp nhau, hội lại mà ứng dụng. Các môn tam muội, danh mục rất 

nhiều,  nhưng  về  phần  công  đức  cao,  dễ  tu  tiến,  thì  Niệm  Phật  là  bậc  nhất. 

Tại sao thế?  - Vì Như Lai  là đấng đã chứng cùng cực  lý  huyền tịch, thể  và 

thần hiệp biến, ứng hóa không cùng. Cho nên kẻ tu môn định này nương nhờ 

Phật  lực,  bỗng  nhiên  vọng  giác  tiêu  tan,  tức  nơi  cảnh  sở  duyên  mà  lặng  lẽ 

dường  như  gương  sáng,  gương  lòng  sáng  thì  ánh  linh  giao  chiếu,  muôn 

tượng  sanh  bày.  Chừng  ấy  sự  thấy  nghe  dung  thông,  không  còn  cuộc  hạn 

trong vòng tai mắt, linh thể một màu, tự nhiên trong sáng. Và khi ấy tâm hợp 

lý huyền, vọng tình tan mất, chỗ tuyệt diệu trong đời có chi hơn đây ư? 

Rất mong các hiền giả tu theo pháp này gắng chí hành trì, làm sao cho được 

khế ngộ, cảm tấc bóng dễ tàn, lo chưa đầy công đức, ngồi ngay ngắn trên bồ 

đoàn, rửa sạch  lòng  nơi  pháp tọa, ban ngày siêng  năng, ban đêm quên  ngủ. 

Như thế mới mong sánh bước người trên, dắt dìu kẻ dưới được”. 

---o0o--- 

Đàm Loan Đại Sư 

(Đại sư người xứ Nhạn Môn, thuở nhỏ dạo chơi non Ngũ Đài, cảm điềm linh 

dị  mà  xuất  gia. Ngài  ưa thuật  trường sanh, từng  theo Đào  Ẩn Cư  thọ  mười 

quyển  Tiên  Kinh.  Sau  gặp  ngài  Bồ  Đề  Lưu  Chi,  Ðại  Sư  hỏi:  "Đạo  Phật  có 

thuật  trường  sanh  chăng?"  Ngài  Lưu  Chi  trao  cho  kinh  Thập  Lục  Quán  và 

bảo:  "Đây  là  phép  trường  sanh  của  Phật  Giáo".  Đại  sư  cả  mừng,  liền  đốt 

Tiên  Kinh,  chuyên  tu  tịnh  nghiệp,  dù  đau  yếu  cũng  không  tạm  nghỉ.  Ngụy 

chúa  nghe danh phong cho  hiệu  là  Thần  Loan.  Khi  lâm chung,  Ðại Sư kêu 

chúng  lại  dạy  rằng:  "Biển  trần  lao  khổ  nhọc,  không  biết  đâu  là  bến  nghỉ 

ngơi,  cảnh  địa  ngục  rất  đáng  kinh  sợ,  môn  Tịnh  Ðộ  cần  phải  tu  hành"  Nói 

xong, bảo chúng cao tiếng niệm Phật hướng về Tây cúi đầu mà tịch. Khi ấy 

mọi người đều nghe tiếng thiên nhạc từ phía Tây trổi lên, giây lâu mới dứt). 

*  Đại  sư  dạy:  "Ngoài  bổn  nguyện  cầu  sanh,  lại  cần  phải  phát  lòng  Bồ  Ðề, 

được vãng sanh cùng không, lấy đây làm chỗ y cứ". 

*  Thế  nào  là  "Thập  niệm  tương  tục".  -  Đáp:  Ví  như  có  người  ở  nơi  đồng 

vắng bị giặc cướp rút gươm rượt theo muốn giết, sợ hãi quá chạy thẳng miết 

đến một con sông. Đến đây người ấy thoáng nghĩ: "Nếu qua được sông này 

ta  mới  mong bảo toàn  thân  mạng,  nhưng  bây  giờ để  y phục  lội sang  hay  là 

cởi bỏ? Nếu để y phục sợ e sông rộng vướng mắc lội không thoát còn cởi bỏ 

thì  không  kịp  vì  giặc  đuổi  gần  tới!  Bấy  giờ  người  ấy  chỉ  có  một  niệm  tìm 

phương tiện làm sao cho qua được sông thôi, tuyệt không có ý nghĩ chi khác. 

Hành  giả  niệm  Phật  lại  cũng  như  thế,  chỉ  chuyên  thiết  niệm,  không  có  tạp 

tưởng, tâm tâm nối nhau cho đến mười niệm, gọi là "Thập niệm tương tục". 

* Người niệm  Phật khi bình thời  nên ước hẹn  với  năm  ba bạn đồng tu, đến 

lúc  lâm  chung  nhắc  nhở  trợ  niệm  lẫn  nhau.  Như  thế  sự  vãng  sanh  mới  có 

phần vững chắc. 

---o0o--- 

Trí Giả Đại Sư 

(Đại sư húy là Trí Khải, vị sơ tổ của tông Thiên Thai. Ngài họ Trần, người 

đất Vĩnh Xuyên, khi sanh ra có thần quang chiếu sáng cả nhà. Năm 18 tuổi 

ngài  xuất  gia,  tham  học  với  Huệ  Tư thiền  sư.  Thấy  ngài  đến,  thiền  sư  nói: 

"Năm xưa ta với ngươi đồng ở Linh Sơn pháp hội, túc duyên đeo đuổi, nay 

lại  gặp  nhau".  Đại  sư  nương  theo  ngài  Huệ  Tư,  chuyên  tu  không  bao  lâu 

chứng được Pháp Hoa Tam muội, trí huệ biện tài vô ngại. Ngài có soạn ra bộ 

Tịnh Ðộ Thập Nghi Luận khuyên người niệm Phật. Vua Tuyên Đế nhà Trần 

mến đức, cất chùa thỉnh Ðại Sư về trụ trì. Vua Dượng đế nhà Tùy cũng thọ 

giới cùng ngài, lại tứ hiệu là Trí Giả. Sau Ðại Sư trở về núi Thiên Thai, pháp 

hóa càng thạnh. Mùa đông năm Khai Hoàng thứ 17, ngài hướng về Tây niệm 

Phật tọa hóa, thọ được 67 tuổi). 

* Đại sư  nói:  "Muốn  quyết định được sanh  về Tây  Phương cần phải đủ  hai 

hạnh: Yểm Ly và Hân Nguyện. 

Thế nào là hạnh Yểm Ly? Phải quan sát thân này đầy đủ sự nhơ nhớp, chịu 

nhiều nỗi đau khổ, không có chi là vui, mà sanh lòng nhàm chán muốn thoát 

ly. Nghĩ tưởng như thế thì lửa dâm dục phiền não lần lần giảm bớt. Lại phát 

nguyện cầu được vĩnh viễn xa lìa cõi trần khổ lụy, không còn thọ cái nghiệp 

thân  nam  nữ,  máu  mủ,  tanh  hôi,  đắm  mê  theo  ngũ  dục,  cầu  được  mau  về 

Tịnh Ðộ chứng thân pháp tánh trong sạch quang minh. Đó là hạnh Yểm Ly. 

Thế nào là hạnh Hân Nguyện? Trong đây có hai điều:  

1.  Nên  nghĩ  chúng  sanh  chìm  trong  biển  khổ,  mình  là  phàm  phu  không  đủ 

sức cứu độ. Nay tha thiết muốn về Cực Lạc, gần gũi với Phật, tu hành chứng 

quả vô sanh, để độ thoát lấy mình, báo đáp bốn ấn, cứu chúng sanh khổ não. 

Đó là mục đích cầu sanh. 

2.  Duyên  tưởng  báo  thân  của  Phật  sắc  vàng  sáng  rỡ,  có  84.000  tướng,  mỗi 

tướng có 84.000 vẻ đẹp, mỗi vẻ đẹp phóng ra 84.000 tia sáng, soi khắp pháp 

giới nhiếp lấy những chúng sanh niệm Phật. Lại quán tưởng cõi Cực Lạc bảy 

báu trang nghiêm, đầy đủ sự an vui mầu niệm, mà sanh ra lòng ưa thích. Do 

đó gắng sự bố thí, trì giới, niệm Phật, tu các hạnh lành, rồi đem hồi hướng, 

nguyện  mình cùng tất cả chúng sanh, đều  được sanh  về  Tịnh Ðộ.  Làm  như 

thế thì quyết định được vãng sanh, và đây là hạnh Hân Nguyện. 

---o0o--- 

Đạo Xước Đại Sư 

Đại sư họ Vệ, người Tính Châu. Năm 14 tuổi, ngài xuất gia, học kinh luận, 

lại theo Toản thiền sư tập tham thiền. Sau nhân về ở chùa Huyền Trang miền 

Bích Cốc, ngài mến hạnh nghiệp của Đàm Loan pháp sư, thường lễ niệm sáu 

thời hướng về Tây ngồi tĩnh tọa. Đại sư định khóa niệm Phật ngày đêm bảy 

muôn câu. Có một vị tăng nhập định, thấy ngài cầm chuỗi chói sáng như hòn 

núi  thất  bảo.  Ngoài  ra,  những  điềm  linh  dị  khác  không  thể  kể  xiết.  Đại  sư 

giảng Tịnh Ðộ tam kinh gần vài trăm lượt, giảng xong đại chúng tản mác ra 

niệm Phật tiếng vang động khắp rừng núi. Cho đến mấy huyện ở gần, trẻ em 

từ  bảy  tuổi  sắp  lên  đều  biết  niệm  Phật.  Lúc  sư  lâm  chung,  đại  chúng  thấy 

Hóa Phật giữa hư không, hoa trời rơi xuống như mưa, xem lại ngài đã tịch. 

* Đại sư bảo: "Người tu tịnh nghiệp khi ngồi nằm không được xây lưng về 

hướng Tây, cũng không được hướng về Tây khạc nhổ cùng đại tiểu tiện. Bởi 

đã quy y về liên bang, nên tôn sùng miền kim địa, nếu lòng không trân trọng, 

đâu phải là chí nguyện cầu sanh?" 

* Hỏi: Niệm hồng danh đức A Di Đà, có thể tiêu trừ nghiệp vô minh tăm tối 

và được vãng sanh; sao có người xưng niệm mà vô minh vẫn còn, lại không 

mãn  nguyện,  là  duyên  cớ  gì?  Đáp:  Do  không  như  thật  tu  hành,  cùng  với 

danh nghĩa không hợp nhau, ấy bởi chẳng biết Như Lai là thân thật tướng, là 

thân vị Phật. Lại có ba thứ không tương ứng, nên không được vãng sanh. 

1. Lòng tin không thuần, khi còn khi mất. 

2. Lòng tin không duy nhất thường đổi thay không quyết định. 

3. Lòng tin không tương tục, hằng bị tạp niệm làm cho gián đoạn. 

Cho  nên  khi  niệm  Phật  phải  nhiếp  tâm  đừng  cho  tán  loạn,  nếu  niệm  được 

tương tục là tín tâm, là nhất tâm, là thuần tâm. Niệm như vậy mà không vãnh 

sanh, ấy là vô lý. 

---o0o--- 

Thiện Đạo Đại Sư 

Đại  Sư  là  tổ  thứ  hai  trong  Liên  Tông.  Ban  sơ,  nhân  thấy  đạo  tràng  Tịnh 

nghiệp của Ngài Đạo Xước, sư mừng rỡ nói rằng: "Đây mới là nẻo bí yếu để 

thành Phật". Rồi đó ngài đến kinh đô khuyên chúng tu Tịnh Độ, thường quỳ 

niệm Phật cho đến khi kiệt lực mới thôi. Đại sư giảng môn Tịnh Ðộ hơn 30 

năm, tu hành chuyên cần, chưa từng ngủ nghỉ. Được bao nhiêu của thí, ngài 

dùng tả kinh Di Đà hơn mười  muôn quyển, vẽ thánh cảnh Tây Phương hơn 

ba trăm bức. Đại sư, cảm hóa hàng đạo tục rất đông, trong ấy số người được 

tam muội sanh Tịnh Ðộ nhiều không xiết kể. Một hôm, ngài leo lên cây liễu, 

hướng  về Tây, chú  nguyện  xong  gieo  mình  xuống  rơi  nhẹ  như lá,  ngồi kiết 

dà mà tịch. Vua Cao Tông phục sự thần vị của Ngài, phong cho hiệu chùa là 

Quang Minh. 

* Đại sư dạy: "Đấng đại thánh xót thương, khuyên người chuyên xưng danh 

hiệu,  bởi  vì  phép  xưng  danh  rất  dễ,  nếu  có  thể  giữ  mỗi  niệm  nối  nhau,  lấy 

suốt đời làm hạnh, thì mười người tu, mười người vãng sanh, trăm người tu, 

trăm người vãng sanh. Tại sao thế? Vì không có duyên tạp nên được chánh 

niệm,  vì  cùng  với  bản  nguyện  của  Phật  hợp  nhau,  vì  không  trái  với  kinh 

giáo, vì thuận theo lời Phật. Nếu bỏ chuyên niệm mà tạp tu trong trăm người 

may  ra  được  một  hai  người,  trong  ngàn  người  hy  vọng  được  ba  bốn  người 

vãng sanh mà thôi". 

* Người  niệm Phật khi  lâm chung chớ  nên sợ chết. Phải  thường  nghĩ  rằng: 

thân này không sạch, chịu nhiều sự khổ, nếu được bỏ huyễn thân mà sanh về 

Tịnh Ðộ, chính là điều đáng vui mừng! 

*  Lúc  đau  yếu,  chỉ  nghĩ  đến  sự  vô  thường,  một  lòng  niệm  Phật  chờ  chết. 

Nhớ  dặn  người  thân  cận,  khi  có  ai  đến  thăm  nên  khuyên  vì  mình  mà  niệm 

Phật,  đừng  nói  chuyện  tạp  ở  thế  gian.  Nếu  bịnh  nặng  sắp  chết,  người  xung 

quanh không được khóc lóc, phải đồng thanh niệm Phật đợi chừng nào bịnh 

nhơn tắt hơi, trong mình lạnh hết rồi mới nên cử ai. Như được người hiểu rõ 

lý Tịnh Ðộ thường đến khuyên  lơn  nhắc  nhở cho,  đó thật  là điều đại  hạnh. 

Dùng theo phương pháp trên đây quyết định sẽ vãng sanh. 

* Việc sống chết luân hồi rất lớn lao, phải tự mình gắng sức mới được, nếu 

một  niệm sai  lầm để  luống  qua, thì  nhiều  kiếp chịu khổ, có ai thay  thế cho 

mình? Nên suy nghĩ kỹ, nên suy nghĩ kỹ. 

*  Khi  sắp  đi  nghỉ,  lễ  Phật  quán  tưởng,  rồi  đọc  bài  văn  phát  nguyện  rằng: 

"Con... là phàm  phu  trong  vòng sanh tử, tội chướng  nặng sâu,  luân  hồi sáu 

nẻo, khổ không nói được! Nay gặp trí thức, được nghe thánh hiệu đức Phật 

A Di Đà, cùng với bổn nguyện, công đức của Phật, một lòng xưng niệm, cầu 

nguyện vãng sanh, Nguyện Phật từ bi không bỏ, xót thương nhiếp thọ. Nay 

đệ tử con chưa biết thân Phật, tướng đẹp  quang  minh,  xin Phật  hiện ra cho 

con  được  thấy.  Lại  con  chưa  biết,  Quán  Âm,  Thế  Chí,  các  chúng  Bồ  Tát, 

tướng  mầu  sáng  rỡ  và  thế  giới  kia  trong  sạch  trang  nghiêm,  xin  khiến  cho 

con, thấy được tỏ tường”. 

* Lại khi sắp đi ngủ, nên quán thắng cảnh Tây Phương, hoặc quán tướng tốt 

của Phật, không được nói tạp, cũng không được cầu thấy điềm lành, chỉ một 

lòng chuyên tu, tự có lúc được thấy. Hoặc lại chỉ niệm Phật cho đến lúc ngủ 

quên. Mấy điều trên đây, chuyên lấy một pháp, không tạp dụng. Và cần phải 

thật hành cho bền lâu, thì công phu tịnh nghiệp tất không luống uổng. 

---o0o--- 

Hoài Cảm Đại Sư 

(Về lai  lịch, chưa rõ Ðại  Sư  xuất thân từ đâu. Chỉ biết ban sơ, Sư cùng  với 

ngài  Huyền  Trang,  Từ  Ân,  đồng  là  người  trong  tông  Pháp  Tướng.  Sư  tánh 

tình  cang  nghị,  tinh  khổ  siêng  học,  nghi  rằng:  "Niệm  Phật  trong  thời  gian 

ngắn, làm sao được sanh về Tây Phương?” nên đem nghĩa này hỏi tổ Thiện 

Đạo. Tổ bảo: "Đó là lời thành thật của Phật, đâu có giả dối ư?". Lại bảo ngài 

vào  đạo  tràng  niệm  Phật  cầu  chứng  nghiệm.  Đại  sư  y  lời,  tu  hành  21  ngày 

không  thấy  điềm  lành,  hận  mình  chướng  sâu,  muốn  tuyệt  thực.  Tổ  không 

cho,  khuyên  tiếp  tục  tu  hành.  Sư tinh  tu  ba  năm,  cảm  hóa  Phật  phóng  kim 

quang, thấy được tướng bạch hào, liền chứng Niệm Phật tam muội. Nhân đó, 

ngài  viết  ra  bảy  quyển  "Tịnh  Độ  Thích  Quần  Nghi  Luận".  Khi  lâm  chung, 

Ðại Sư thấy hóa Phật đến rước, bèn hướng về Tây mà tịch). 

* Đại sư dạy: "Chí tâm niệm Phật tức là ý nghiệp làm lành, xưng danh hiệu 

Phật là khẩu nghiệp làm lành, chắp tay lễ bái là thân nghiệp làm lành. Do ba 

nghiệp ấy, làm lành, nên có thể diệt tội nặng sanh tử trong tám mươi ức kiếp, 

nhờ hạnh nguyện nương nhau, quyết định được vãng sanh”. 

*  Cần phải  niệm  Phật  ra tiếng thì tam  muội dễ  thành,  niệm thầm  nhỏ phần 

nhiều  tâm  tán  loạn.  Điều  này  riêng  học  giả  tự  biết,  người  ngoài  không  rõ 

thấu được. 

* Phương pháp niệm Phật ở trong nhà tối, trong thánh giáo không thấy nói. 

Nhưng người sơ học nếu ở trong nhà tối, tuyệt các việc thấy nghe, buông bỏ 

các duyên, chuyên  nhất  niệm  Phật,  hành trì  như thế thì tam  muội dễ thành. 

Ví như người đời khi nghĩ đến việc khó khăn  mà không giải quyết được, là 

do vì loạn tưởng. Nếu kẻ ấy đóng chặt cửa lại một mình, nhắm mắt ngồi yên, 

do tâm điềm tịnh  nên  lần  lần  nghĩ ra  manh  mối. Điều  này,  người chưa thật 

hành đến, hay sanh nghi, nhưng với kẻ đã từng tu tập thì đó là một điểm cần 

yếu. 

Lời Phụ: Tổ thứ ba, thứ tư, thứ năm trong Liên Tông là các ngài Thừa Viễn, 

Pháp Chiếu, Thiếu Khang sự hành hóa rất thạnh, song giáo pháp bị thất lạc, 

chỉ  còn  có  sự  tích  thôi.  Riêng  về  Tứ  Tổ  là  ngài  Pháp  Chiếu,  tục  truyền  có 

"Ngũ Hội Niệm Phật" nhưng Ấn Quang Ðại Sư không công nhận, cho là sự 

ngoa truyền của đời sau. Vì  muốn chọn phần tinh  yếu, bớt sự rườm rà, nên 

trong đây không biên dịch ra. 

---o0o--- 

Vĩnh Minh Đại Sư 

(Ngài  là vị  Tổ thứ sáu trong  Liên  Tông, tục tánh  họ Vương,  người  xứ Tiền 

Đường. Thuở còn tại chức ở ngoài đời, ngài có lấy tiền thuế mua vật  mạng 

phóng sanh, bị khép  vào tử tội, song thần  sắc không biến, nên được vua ân 

xá. Sau khi đó ngài xuất gia, trước y chỉ theo Thúy Nham Thiền Sư, kế tham 

học  với  Thiều  Quốc  Sư,  nhờ  đức  Quán  Âm  dùng  nước  cam  lồ  rưới  nơi 

miệng  nên được trí  huệ, biện tài. Đại sư có trứ tác bộ Tông Cảnh  Lục  gồm 

một 100 quyển, lại viết ra bộ Vạn Thiện Đồng Quy tập, khuyên tu Tịnh Độ. 

Trung Ý vương mến hạnh đức, thỉnh ngài về trụ trì chùa Vĩnh Minh. Đại Sư 

định khóa mỗi ngày làm 108 việc thiện, ban đêm lên chót núi niệm Phật, mọi 

người  nghe  tiếng  thiên  nhạc  rền  vang  giữa  hư không.  Ngài  tụng  kinh  Pháp 

Hoa đến một muôn ba ngàn bộ. Năm Khai Bảo thứ 8, Ðại Sư đốt hương cáo 

từ chúng, rồi ngồi ngay mà hóa, thọ được 72 tuổi). 

*  Đại  sư  dạy:  "Phải  một  lòng  quy  mạng,  trọn  đời  tinh  tu,  khi  ngồi  nằm 

thường  hướng  về  Tây.  Lúc  lễ bái,  niệm  Phật, phát  nguyện, phải khẩn khiết 

chí thành, không xen lẫn tạp niệm trạng như người bị hình lục, như kẻ đang 

ở lao tù, như gặp oán giặc rượt theo, như bị nước lửa bức bách, một lòng cầu 

cứu, nguyện thoát khổ luân, mau chứng vô sanh, để nối ngôi Tam Bảo, đền 

đáp bốn ơn, độ loài  hàm thức. Chí thành  như thế tất công phu không  uổng. 

Trái  lại,  nếu  lời  và  hạnh  không  hợp  nhau,  lòng  tin  không  vững  chắc,  niệm 

lực  thường  gián  đoạn  không  tương  tục,  đem  sự  biếng  trễ  ấy  để  mong  vãng 

sanh thì e cho khi lâm chung khó gặp bạn lành, bị sức nghiệp lôi kéo, sự đau 

khổ ép bức, mà không thành chánh niệm. Vì sao? Bởi việc hiện tại là nhân, 

lúc lâm chung là quả, nhân phải cho thật, quả  mới không hư, như âm thanh 

lớn thì tiếng vang dội rền xa, như hình ngay bóng mới thẳng vậy. 

*  Quả báo  vui khổ đều  do tâm  tạo  ra. Tâm  nóng  giận tà dâm  là  nghiệp địa 

ngục,  tâm  tham  lam  bỏn  sẻn  là  nghiệp  Ngạ  Quỷ,  tâm  ngu  si  hôn  ám  là 

nghiệp súc sanh, tâm ngã mạn cống cao là nghiệp Tu La, giữ trọn năm giới 

là  nghiệp  Người,  tinh  tu  mười  điều  lành  là  nghiệp  Trời,  chứng  ngộ  nhơn 

không  là  nghiệp  Thanh  Văn,  rõ  pháp  nhơn  duyên  không  là  nghiệp  Duyên 

Giác,  tu  hành  sáu  độ  là  nghiệp  Bồ  Tát,  lòng  chơn  từ  bình  đẳng  là  nghiệp 

Phật. Nếu tâm trong sạch thì hóa sanh về Tịnh Độ, ở nơi bảo các, hương đài; 

tâm dơ nhiễm thì gởi chất nơi uế bang, ở cõi núi gò hầm hố. Muôn cảnh đều 

do tâm tạo, lìa nguồn tâm ra không có hình thể chi, vậy muốn được quả lành, 

phải tu nhân tịnh. 

* Tứ liệu giản nói:  

Có Thiền, không Tịnh Ðộ, 

Mười người, chín ngại đường. 

Khi ấm cảnh hiện ra, 

Chớp mắt đi theo nghiệp  

Không Thiền, có Tịnh Ðộ, 

Muôn tu, muôn người sanh. 

Khi được thấy Di Đà, 

Lo gì không tỏ ngộ! 

Có Thiền, có Tịnh Ðộ, 

Cũng như cọp mọc sừng. 

Đời nay làm thầy người, 

Đời sau làm Phật, Tổ. 

Không Thiền, không Tịnh Ðộ  

Giường sắt, cột đồng lửa. 

Muôn kiếp lại ngàn đời. 

Chẳng có nơi nương tựa! 

Lời  Phụ:  Tỉnh  Thường  Ðại  Sư,  Tổ  thứ  bảy  trong  Liên  Tông,  giáo  pháp  bị 

thất truyền, chỉ có sự tích, nên không biên ra đây. 

---o0o--- 

Tuân Thức Đại Sư 

(Sư họ Diệp, quê quán ở Thái Châu, nhân bà  mẹ  lễ cầu đức Quán  Thế  Âm 

mà sanh ra. Ngài thọ cụ  giới  lúc 20 tuổi,  ban đầu  học  luật, kế  lại  vào chùa 

Quốc Thanh tập về giáo quán Thiên Thai. Đại Sư chuyên trí cầu về Cực Lạc, 

tu pháp Bát Chu Tam Muội, khổ hạnh đến mửa ra máu. Với lòng kiên quyết, 

ngài  lấy  cái  chết  làm  kỳ  hạn,  không  thôi  nghỉ.  Đêm  lại,  sư  mơ  màng  thấy 

đức Quán Thế Âm chỉ tay vào miệng lôi ra mấy con trùng, đầu ngón tay của 

Bồ Tát nước cam lồ túa ra chảy vào cổ họng mình, nhân đó mà hết bịnh. Sau 

ngài ở chùa Bảo Vân suất lãnh đại chúng đồng tu tịnh nghiệp. Đại sư có trứ 

tác mấy pho sách: Di Đà Sám Pháp, Tịnh Độ Quyết Nghi, Thập Niệm Pháp, 

Vãnh Sanh Lược Truyện, lưu hành ở đời. Lúc lâm chung, ngài đốt hương lễ 

Tam Bảo cầu chứng minh, rồi niệm Phật mà thoát, hưởng 69 tuổi). 

*Đại sư nói: - Người tu tịnh nghiệp, khi làm công việc chi, dù trải qua nhiều 

sự  duyên  phiền  nhọc,  song  trong  tâm  lúc  nào  cũng  không  quên  câu  niệm 

Phật. Ví như người đời có việc chi cần yếu giải quyết chưa xong, bỗng gặp 

duyên khác đến, tuy tới lui ngồi xuống, giao tiếp nói cười, làm việc này khác 

lăng xăng, nhưng trong tâm không ngớt lo nghĩ đến chuyện trước kia. Người 

niệm Phật phải tập tâm niệm của mình cũng y như thế, nếu niệm có thất lạc, 

phải thâu nhiếp lại, lâu ngày thành thói quen, chừng ấy sự nhớ niệm được tự 

tại. Cho nên kinh Lăng Nghiêm nói: "Nếu cứ thế mà nhiếp tâm, tự nhiên có 

thể ngăn được niệm ác. Giả sử muốn làm ác, do vì nhớ Phật nên việc ác kia 

không thành,  như người trong thân có  mùi thơm, tự nhiên  hơi  hôi sẽ tan đi 

mất". 

* Sớm mai thức dậy phục sức xong rồi, nên chấp tay về Tây niệm Phật. Nên 

lấy  hơi dài,  niệm  liên tiếp  luôn  hết  một  hơi, kể  là  một  niệm,  niệm đủ  mười 

hơi  là  mười  niệm.  Nhưng  đừng  nên  quá  cố  gắng,  hơi  hoặc  dài  ngắn,  tiếng 

hoặc  cao  thấp,  niệm  hoặc  chậm  mau,  đều  tùy  tiện  theo  sức  mình.  Niệm 

xong, phát  nguyện  vắn tắt cầu sanh  Tây  Phương. Nếu có thờ Phật,  nên  đối 

trước  Phật  mà  niệm,  nhưng khi  mới  vào  và lui ra, đều phải  lễ ba  lạy. Pháp 

thập  niệm  này rất  tiện  lợi cho  người có  nhiều duyên sự. Nếu  mỗi  ngày  đều 

thật  hành  y theo đây,  lấy trọn đời  làm  kỳ  hạn, thì quyết định sẽ được  vãng 

sanh. 

---o0o--- 

Từ Giác Đại Sư 

(Đại Sư húy là Tông Trách, người đất Tương Dương. Ngài xuất gia theo Tử 

Thiền  Sư  ở  chùa  Trường  Lô  tu  hành,  phát  mình  được  chỗ  tâm  yếu.  Trong 

năm  Nguơn  Hựu,  Ðại  Sư  rước  mẹ  già  về  ở  nơi  phương  trượng  phía  đông 

chùa,  khuyên  mẹ  niệm  Phật.  Bảy  năm  sau  bà  được  vãng  sanh.  Ngài  tuân 

theo quy củ ở Lô Sơn, kết Liên Hoa Thắng Hội, khuyên hàng tăng tục niệm 

Phật,  cảm  đến  hai  bị  bồ  tát  Phổ  Hiền,  Phổ  Huệ  ứng  mộng  xin  ghi  tên  vào 

hội,  để  tỏ  lòng  mật  hộ  tán  thành.  Từ  đó,  những  người  hướng  về  theo  ngài 

càng lúc càng đông. Linh Chi luật sư khen ngợi ngài là bậc Đại Thừa đạo sư 

ở thời buổi ấy. Khi lâm chung, ngài ngồi kiết dà niệm Phật mà hóa). 

* Đại sư nói: - Người mới học đạo, nhẫn lực chưa thuần, nên phải mượn tịnh 

duyên để giúp phần tăng tiến. Tại sao thế? - Bởi ở cõi Ta Bà, Phật Thích Ca 

đã nhập diệt, đức Di Lặc chưa giáng sanh; miền Cực Lạc thì từ phụ A Di Đà 

hiện đương thuyết pháp. Với đức Quán Âm, Thế Chí, người cõi Ta Bà luống 

khát  ngưỡng danh  lành,  nếu  về  Tịnh Độ thì bậc thượng thiện  nhân  như  hai 

ngài ấy, đều là bạn tốt. - Ta Bà, các loài ma nổi dậy, làm não loạn người tu; 

trái lại nơi cõi Cực Lạc trong ánh đại quang minh, đâu còn  ma sự? - Ta Bà 

dễ bị tiếng tà quầy loạn, sắc đẹp mê tâm; miền Cực Lạc thì chim nước rừng 

cây đều tuyên dương diệu pháp, chánh báo thanh tịnh, đâu có nữ nhơn! Thế 

thì  duyên  tu  hành  thuận  tiện  đầy  đủ,  không  đâu  hơn  cõi  Tây  Phương,  tiếc 

cho kẻ nông cạn kém tin, trở lại nghi ngờ hủy báng! Xin đưa ra đây ít điều 

để luận:  

+ Ở cõi  này, cảnh  nhà thế ồn ào dễ khiến  cho  người chán,  nên có  nhiều kẻ 

mến cảnh chùa vắng lạnh, bỏ tục xuất gia. Nhưng nỗi khổ ở Ta Bà đâu phải 

chỉ có sự phiền phức của nhà đời, sự vui ở Cực Lạc mầu nhiệm không cùng, 

đâu  phải  chỉ  như cảnh  chùa  thanh  tịnh?  Biết  xuất  gia  là  tốt  mà  không  chịu 

cầu vãng sanh đó là điều lầm thứ nhất. 

+ Ở cõi này, người tu hành khó nhọc, trải muôn dặm đường xa đi tìm bậc trí 

thức để phát  minh  việc  lớn  giải  quyết sự sống chết  luân  hồi? Cõi Cực  Lạc, 

đức Di Đà Thế Tôn nghiệp sắc tâm đều thắng, nguyện lực rộng sâu, một khi 

diễn tiếng viên âm, người nghe đều tỏ ngộ. Nguyện tham phỏng bậc trí thức 

mà không muốn thấy Phật là điều lầm thứ hai. Người tu ở cõi này thấy chùa 

lớn  chúng  đông  đều  ưa  thích  muốn  ở,  những  chỗ  chúng  ít  lại  không  muốn 

nương theo. Cõi Cực  Lạc,  hàng Nhất  Sanh  Bổ Xứ rất  nhiều, các bậc người 

thượng thiện đều hội lại một chỗ. Muốn gần gũi chùa lớn mà không mến hải 

chúng thanh tịnh ở Tây Phương, là điều lầm thứ ba. 

+ Ở cõi này, kẻ thượng thọ không quá trăm tuổi, tính lại lúc thơ ấu dại khờ, 

khi  già cả suy  yếu,  lúc đau bịnh, khi  ngủ  nghỉ, bao  nhiêu đó đã chiếm  hơn 

phân  nửa  đời  người;  phương  chi  bậc  Bồ  Tát  còn  mê  khi  cách  ấm,  hàng 

Thanh  Văn còn  muội  lúc  xuất  thai, tấc bóng  ngàn  vàng  mười phân  hao  hết 

chín,  mà tu  hành chưa  lên  ngôi bất thối, thật đáng kinh  lòng! Người ở Tây 

Phương thọ mạng không lường, một khi gởi chất nơi hoa sen thì không còn 

sự  khổ  sanh  già  bịnh  chết,  tu  hành  tiếp  tục  mãi  cho  đến  khi  chứng  quả  Bồ 

Ðề. Cam chịu luân chuyển ở cảnh Ta Bà ngắn khổ, mà quên miền Cực Lạc 

trường xuân, là điều lầm thứ tư. 

+ Ở cõi này, như bậc đã chứng quả vô sanh, sống trong dục trần mà không 

mê nhiễm mới có thể vận lòng từ bi, trí phương tiện, cứu độ muôn loài. Còn 

kẻ trí  huệ cạn,  mới tương ưng  với đôi chút pháp  lành, bèn cho  mình  là bậc 

cao  siêu  tự  tại,  chê  bai  Tịnh  Độ,  tham  luyến  Ta  Bà,  không  biết  tự  lượng, 

mong  sánh  với  bậc  đại  quyền  Bồ  Tát,  để  rồi  ngày  kia  phải  bị  luân  hồi  đọa 

lạc, đó là điều lầm thứ năm. Trong kinh nói: "Phải nên phát nguyện cầu sanh 

về cõi kia", mà có kẻ chẳng tin lời Phật, khinh rẻ sự cầu sanh, há chẳng phải 

là  mê ư?  Than  ôi!  Người không biết  lo  xa, ắt có sự buồn  gần,  một khi  mất 

thân này, muốn kiếp đành ôm hận, chừng ấy hồi sao cho kịp! 

---o0o--- 

Từ Chiếu Đại Sư 

(Sư húy là Tử Nguơn, hiệu Vạn Sự Hưu, họ Mậu, người ở Côn Sơn. Bà mẹ 

nằm  mơ thấy  Phật  vào cửa  mà sanh  ra Ngài. Năm 19 tuổi,  ngài  xuất  gia  tu 

môn chỉ quán sau nghe tiếng quạ kêu mà ngộ đạo. Lòng lợi tha sâu thiết, Ðại 

Sư lập ra Bạch Liên Sám Ðường, soạn nghi thức Bạch Liên sám pháp, thay 

chúng sanh lễ Phật sám hối, khuyên mọi người trì giới niệm Phật, cầu sanh 

Tây  Phương.  Ngài  lại  trứ  thuật  tập  "Viên  dung  tứ  độ  tam  quán  tuyển  Phật 

đồ", chỉ  bày phần  nhãn  mục của  Liên  Tông. Vua  Hiếu  Tông  triệu  ngài đến 

điện  Đức  Thọ  giảng  về pháp  môn  Tịnh  Độ, ban cho  hiệu  là  Bạch  Liên đạo 

sư. Khi lâm chung ngài chắp tay mà tịch, lúc làm lễ trà tỳ, xá lợi hiện ra vô 

số)  

* Đại sư dạy: "Nay ngươi muốn tu pháp môn Niệm Phật tam muội, cầu sanh 

về  Tịnh  Độ  để  cho  mau  thành  quả  Bồ  Ðề,  thì  phần  chánh  hạnh  là  phải 

chuyên  niệm  Phật.  Về  phần  trợ  hạnh,  phải  dứt  trừ điều  ác,  làm  những  việc 

lành, rồi đem công đức ấy  hồi  hướng  về Tây Phương. Đó gọi  là thả thuyền 

theo nước xuôi, lại thêm chèo chóng, tất nhiên mau đến bờ vậy". 

*  Sớm  tối  chuyên  tâm  lễ  Phật  Di  Đà  như  chầu  bậc  đế  vương  không  để  lỗi 

thời,  hành  trì  như  thế  lâu  ngày  sẽ  được  thêm  sự  thân  thiết.  Đến  như  niệm 

Phật  thì  miệng  niệm,  tâm  tưởng,  tâm  và  miệng  hợp  nhau,  lại  phát  lòng  ân 

trọng,  tin  chắc  không  nghi,  công  phu  mỗi  ngày  càng  thêm  thuần  thục,  tự 

nhiên tam muội được thành tựu. 

*  Khi  lâm  chung  thường  có  ba  điều  nghi,  bốn  cửa  ải  hay  làm  chướng  ngại 

cho sự vãng sanh, phải dự bị suy nghĩ trước để phá trừ. Ba điều nghi là:  

1)  Nghi  mình  túc  nghiệp  sâu  nặng,  thời  gian  công  phu  tu  hành  ít,  e  không 

được vãng sanh. 

2) Nghi mình bổn nguyện trả chưa xong, tham sân si chưa dứt e không được 

vãng sanh. 

3) Nghi mình niệm Phật, Phật không đến rước e không được vãng sanh. 

Bốn cửa ải là:  

1) Hoặc nhân bị bịnh khổ mà trở lại hủy báng Phật không linh. 

2) Hoặc nhân tham sống mà giết vật mạng cúng tế. 

3) Hoặc nhân uống thuốc mà dùng rượu cùng chất máu huyết tanh hôi. 

4) Hoặc nhân ái luyến mà tự ràng buộc với gia đình. 

Lời  Phụ:  Đại  sư  nêu  ra  thuyết  tam  nghi  tứ  quan,  nhưng  không  thấy  nói 

phương pháp giải quyết, vì thời xưa người tin hiểu đạo nhiều, có thể tự suy 

xét đề phòng, hoặc giả ngài có nói mà sự sao truyền bị thất lạc đi chăng? Dù 

sao, đối với kẻ lòng tin cạn, kém hiểu biết, mấy điều trên đây gây ra sự nguy 

hại không ít. Nay tôi xin nói sư qua cách phá trừ, đọc giả có thể nhân đây tự 

suy nghĩ hiểu rộng thêm ra. 

Phá điều nghi thứ nhất: Phật A Di Đà có bổn nguyện: những chúng sanh nào 

chí  tâm  tưởng  muốn  về  Cực  Lạc  niệm  danh  hiệu  ngài  cho  đến  mười  niệm, 

nếu  không  được  vãng  sanh  thì  Ngài  thề  không  thành  Phật.  Phật  không  khi 

nào  nói  dối,  vậy  hành  giả  phải  tin  nơi  Ngài.  Mười  niệm  là  thời  gian,  công 

phu tu  hành  rất  ít  mà còn được  vãng sanh, huống chi  ta  niệm  nhiều  hơn số 

đó! Lại nữa, dù kẻ nào nghiệp chướng nặng nề đến đâu, nếu khi lâm chung 

chí  tâm  tin  tưởng  niệm  Phật  thì  quyết  định  sẽ  được  vãng  sanh.  Thuở  xưa, 

Trương  Thiện  Hòa  là  người  trọn  đời  giết  trâu  bò,  khi  lâm  chung  tướng  địa 

ngục hiện, sợ hãi niệm Phật, liền thấy Phật đến rước, cho đến loài chim sáo, 

két… niệm Phật còn được vãng sanh, huống chi ta chưa phải là tệ đến mức 

ấy! 

Phá  điều  nghi  thứ  hai:  Kinh  Na  Tiên  nói:  "Ví  như  hột  cát  nhẹ,  bỏ  xuống 

nước liền chìm, trái lại tảng đá to nặng nếu được thuyền chở, có thể đem từ 

chỗ  này  sang  chỗ  khác".  Người  niệm  Phật  cũng  như  thế,  nếu  ta  tin  tưởng 

niệm  Phật,  thì  dù  còn  nghiệp  chướng  tội  nặng  bao  nhiêu  cũng  được  vãng 

sanh, vì nhờ nguyện lực của Phật tiếp độ, ví như tảng đá to mà được thuyền 

chở, tất phải bị chìm. Môn Niệm  Phật  là pháp  "đới  nghiệp  vãng sanh",  vậy 

người tu đừng nghĩ rằng mình còn tham, sân, si e không không được sanh về 

Tây Phương. Thí dụ trên đây có thể phá luôn khoản nghi  về nghiệp  nặng ở 

điều thứ nhất. Còn về bổn nguyện, có hai: đạo và đời. 

Về  đạo,  hoặc  có  người  nguyện  cất  chùa  hay  nguyện  tụng  số  kinh  chú  bao 

nhiêu, chưa làm tròn đã đến ngày giờ chết. Phải nghĩ rằng: Chỉ tín tâm niệm 

Phật thì được vãng sanh, còn bổn nguyện rồi hoặc chưa rồi không có hại chi 

cả. Về đời, hoặc có người vì nhiệm vụ gia đình chưa xong, như trên có cha 

mẹ  già không ai săn sóc, hay dưới có  vợ con thơ dại không  nơi  nương  tựa, 

tâm nguyện chẳng tròn nên lòng chưa yên. Phải nghĩ rằng: Hiện thời ta sắp 

chết, dù có lo hay không cũng không làm  sao được. Nếu ta gác bỏ qua, chí 

tâm  niệm  Phật,  khi  được  về  Tây  Phương  chứng  đạo  quả,  thì  tất  cả  bổn 

nguyện, trái duyên đều có thể trả xong, tất cả oán thân đều có thể cứu độ. 

Phá  điều  nghi  thứ  ba:  Người  niệm  Phật,  do  bổn  nguyện  của  Phật  và  công 

đức  của  mình,  khi  lâm  chung  tất  nhiên  có  Phật,  Bồ  Tát  hay  Thánh  Chúng 

đến tiếp dẫn, chỉ cần yếu là lúc ấy mình phải chí tâm tưởng Phật, đừng nghĩ 

chi khác nếu nghi ngờ thì tự sanh ra chướng ngại. Tóm lại, khi lâm chung dù 

thấy  điềm  tốt  hay  không  cũng  đừng  quản  đến,  chỉ  hết  lòng  niệm  Phật  cho 

đến giây phút cuối cùng mà thôi. 

Phá  chung  bốn  cửa  ải:  Người  niệm  Phật  mà  bị  tai  bịnh  khổ,  đó  là  do  nhờ 

công  đức  tu  hành  nên  chuyển  quả  báo  nặng  đời  sau  thành  quả  báo  nhẹ  đời 

này, trả cho hết để được vãng sanh. Nếu trở lại nghi ngờ, hủy báng, là người 

kém tin hiểu, phụ ơn Phật, tự gây tội chướng cho mình. Thuở xưa, ông Ngô 

Mao tu hành chơn chánh, nhân bị loạn lạc bị giặc đâm bảy thương mà chết. 

Khi người em đến, ông bỗng tỉnh lại nói: "Tôi đời trước gây tội nặng, đáng 

lẽ khi chết phải bị đọa, nhưng nhờ đời này ăn chay, niệm Phật làm lành, nên 

chuyển quả nhẹ lại, phải chịu bảy vết thương này để trả bảy kiếp làm heo đời 

sau. Hiện thời Phật tiếp dẫn tôi về Tây Phương" Lấy một chuyện này có thể 

tỷ lệ suy ra để hiểu những điều khác. Lại thân này giả tạm tùy theo tội phước 

mà  kiếp  sống  có  vui  có  khổ  lâu  mau.  Người  đã  biết  ăn  chay,  giữ  quy  giới, 

niệm  Phật,  phải  triệt  để  tin  tưởng  nơi  Phật,  tin  chắc  lý  nhân  quả.  Khi  bịnh 

hoạn hay lúc lâm chung chỉ nên sám hối, niệm Phật mà thôi. Rất không nên 

rước thầy pháp, đồng bóng, giết sanh hại vật cúng tế, hoặc nghe lời kẻ chưa 

hiểu  đạo,  trở  lại  ăn  mặn,  uống  rượu,  hay  dùng  chất  thuốc  bằng  máu  huyết 

tanh hôi. Lại trong gia đình từ cha mẹ, anh em, chồng vợ, con cái, đều là do 

đời trước có nợ nần ân oán nên mới tạm hội ngộ nhau, khi nhân duyên đã hết 

thì mỗi  người  mỗi  ngả. Vậy  ta  nên rũ sạch  tình  trần, cầu sanh  Tây Phương 

để  độ  tất  cả  người  ân  oán.  Khi  cái  chết  đến  nơi,  dù  có  quyến  luyến  cũng 

không  thể  đem  theo,  không  làm  chi  được,  mà  chính  mình  phải  bị  luân  hồi, 

không được vãng sanh. Nên suy nghĩ ghi nhớ kỹ  

Thích Thiền Tâm  

---o0o--- 

Hữu Nghiêm Đại Sư 

(Ngài họ Hồ, quê ở Lâm Hải, lúc 6 tuổi xuất gia nơi chùa Linh Thứu, 14 tuổi 

thọ  giới  Cụ  Túc.  Theo  học  với  Thần  Chiếu  Pháp  Sư,  ngài  ngộ  được  ý  chỉ 

Nhất  Tâm Tam Quán.  Kế đó, Ðại Sư về làm tọa chủ chùa Xích Thành, sau 

lại  lên  ở  ẩn  nơi  ngọn  núi  phía  Ðông  tòa  Cố  Sơn;  bên  thất  ngài  có  cây  Tra, 

nhân  tự  hiệu  là  Tra  Am.  Đại  Sư  giữ  giới  luật  rất  nghiêm,  ngoài  y  bát  ra 

không chứa vật chi. Ngài lại chuyên tu tịnh nghiệp, được tam muội, sự linh 

ứng rất nhiều; nếu có trứ thuật, đều xiển dương về Liên Tông. Vào niên hiệu 

Tĩnh Quốc năm đầu, một hôm ngài thấy thiên thần từ trên hư không giáng hạ 

nói: "Tịnh nghiệp của tôn đức đã thành tựu!" Đại sư lại nằm mộng thấy hoa 

sen lớn nở trong ao, nhạc trời vi nhiễu, khi tỉnh dậy làm thi để tự tiễn hành. 

Bảy hôm sau, ngài ngồi ngay thẳng mà hóa). 

*Đại sư nói: - Đức Thế Tôn thương xót, dùng nhiều phương tiện để tiếp độ 

loài  hữu  tình.  Cho  nên  người  tu  hành  được  vãng  sanh  cũng  có  nhiều  cách: 

hoặc nhờ thiền định, tán thiện hoặc do Phật lực, Pháp lực, hoặc có người chỉ 

tu phước rồi mượn nguyện lực để hồi hướng, hoặc có kẻ lúc lâm chung quá 

sợ hãi niệm Phật mà được cứu độ. Những loại như thế số có đến ngàn muôn, 

chỉ nương nhờ một phương pháp, tất được vãng sanh. Về định thiện như kẻ 

tu  môn  diệu  quán,  tam  muội  Thủ  Lăng  Nghiêm.  Về  Tán  Thiện  như  trong 

kinh  Vô  Lượng  Thọ  nói:  “Dùng  mười  niệm,  niệm  Phật  cũng  được  vãng 

sanh”.  Về  Phật  Lực  là  do  đại  bi  nguyện  lực  của  đức  A  Di  Đà  nhiếp  thọ, 

những chúng sanh niệm Phật nương nhờ đây mà được vãng sanh. Ví như kẻ 

dung phu nương theo vua Chuyển Luân, trong một ngày đêm có thể đi khắp 

bốn  châu  thiên  hạ,  đó  không  phải  là  do  sức  mình,  chính  nhờ  năng  lực  của 

Luân  Vương.  Về  pháp  lực  là  như  Phật  bảo  Liên  Hoa  Minh  Vương  Bồ  Tát 

dùng  thần  chú  quán  đảnh  gia  trì  trong  đất  cát  rải  nơi  thây  hoặc  mộ  phần 

người  chết,  khiến  cho  vong  giả  tuy  bị  đọa  nơi  Địa  Ngục,  Ngạ  Quỷ,  Súc 

Sanh,  nhưng  nương  nhờ  chân  ngôn  này  được  về  Cực  Lạc.  Về  sự  tu  phước 

hồi hướng như người giữ tâm từ bi không giết hại, thọ trì các giới, đọc tụng 

Mật  chú,  các  kinh  điển  Ðại  Thừa,  cùng  tu  những  phước  lành,  hồi  hướng 

trang nghiêm thành ra nhân Tịnh Độ. Về việc khi lâm chung sợ hãi cầu cứu, 

là người lúc sắp chết, tướng hỏa xa hiện, xưng hiệu Phật, lửa dữ hóa ra thành 

gió mát, như trường hợp của Hùng Tuấn, Trương Thiện Hòa được vãng sanh 

vậy. 

---o0o--- 

Ưu Đàm Đại Sư 

(Đại  sư  húy  là  Phổ  Độ,  họ  Tưởng,  người  xứ  Đơn  Dương,  xuất  gia  ở  chùa 

Đông Lâm núi Lô Sơn, chuyên tu Tịnh Độ. Đời nhà Nguyên, niên hiệu Đại 

Chí  năm  đầu,  đảng  Bạch  Liên  giáo  thạnh  hành  khiến  cho  tà  chánh  chẳng 

phân, vua ra lịnh bãi bỏ Liên Tông. Đại sư nói: "Ta tu Tịnh Độ gần 30 năm, 

đâu nên để cho pháp môn này bị diệt tuyệt trong đời ta ư?” Ngài bèn viết ra 

mười  quyển  Liên  Tông  Bảo  Giám,  thỉnh  các  phương  đại  đức  chứng  minh, 

không ai có  thể sửa  một chữ. Đoạn, ngài  đêm dâng  lên cho  vua duyệt  lãm, 

được ban khen  và cho khắc bản  lưu  hành  trong đời. Vua  lại ân  tứ cho  ngài 

hiệu là Hổ Khê Tôn Giả, dạy làm giáo chủ Liên Tông. Khi lâm chung, ngài 

niệm Phật mà hóa). 

*Đại Sư dạy: - Người tu tịnh nghiệp, nếu trần cấu chưa sạch, khi niệm ác nổi 

lên,  phải  cao  tiếng  niệm  Phật  nhiếp  vào  chánh  niệm,  chớ  nên  tâm  ác  nối 

nhau. Nên biết rằng sự tu  hành  hôm  nay, chính  là đối địch  với  nghiệp sanh 

tử,  không  phải  chuyện  tầm  thường;  hằng  nghĩ  đến  vô  thường  mau  chóng, 

ngày  tháng  chẳng  chờ  người,  nhận  chơn  thiệt  thật  mà  niệm  Phật.  Nếu  nửa 

lui, nửa tới, lúc tin, lúc ngờ, kết cuộc tịnh nghiệp không thành tựu, làm sao 

ra khỏi luân hồi? 

* Giữ một câu hiệu Phật như dựa vào hòn núi Tu Di, lay chuyển chẳng động, 

thường  nhớ  thường  niệm,  mai  cũng  niệm,  chiều  cũng  niệm,  đi  cũng  niệm, 

ngồi cũng niệm, tâm niệm không bỏ qua, hiệu Phật chẳng rời lòng, mỗi thời 

mỗi  khắc  chẳng  xa  lìa,  nhặt  nhặt,  niệm  niệm,  như  gà  ấp  trứng  thường  cho 

hơi ấm tiếp tục, tức gọi là "tịnh niệm nối nhau". 

* Muốn sanh về Tịnh Ðộ nên nghĩ tất cả việc đời đều vô thường, có thành tất 

có hoại, có sống ắt có chết, nếu ta không được nghe Phật pháp thì phải chịu 

thay thân này, đổi thân khác, trôi lăn trong ba cõi sáu đường, không biết lúc 

nào ra khỏi. Nay ta đã có duyên được nghe chánh pháp, được tu tịnh gnhiệp, 

nếu chuyên niệm Phật thì khi bỏ thân này sẽ vào thai sen nơi cõi Phật, hưởng 

các điều vui, thoát hẳn sự khổ, đi ngay đến nẻo Bồ Ðề, ấy là chí sự thuở sanh 

bình của bậc đại trượng phu vậy. 

*  Khi  vừa  đau  bịnh,  phải  mạnh  mẽ  gạt  bỏ  muôn  duyên,  ngồi  ngay  thẳng 

hướng về Tây, tưởng đức A Di Đà, Quán Âm, Thế Chí và các hóa Phật đều 

hiện  ở  trước  mình,  chuyên  lòng  xưng  danh  hiệu  Phật,  mỗi  tiếng  nối  nhau 

không dứt. Lúc ấy không nên nghĩ ngợi việc đời, nếu thoạt tưởng đến, mau 

mau  xưng  danh  hiệu  Phật,  trong  mỗi  niệm  diệt  được  tội  chướng,  chỉ  một 

niệm  này  quyết  định  được  vãng  sanh,  nếu  mạng  số  chưa  dứt,  tự được  lành 

mạnh.  Nên  cẩn  thận  chớ  vọng  khởi  lòng  tham  luyến  thế  gian,  thân  này  có 

còn thì còn, có mất thì mất, chỉ cầu được vãng sanh, không nghi ngờ lo nghĩ 

điều chi khác. Nên hiểu dù có chết đi nữa, như người cởi bỏ áo rách mặc y 

phục lành tốt vào, xả thân phàm lên cõi Phật chẳng là vui thích hơn ư? 

* Chuyên  nhất tâm  ý,  nắm  giữ  một câu  A  Di Đà Phật, chỉ  một  niệm  này  là 

bổn sư của ta, chỉ một niệm này trước là hóa Phật, chỉ một niệm này là mãnh 

tướng  phá  địa  ngục,  chỉ  một  niệm  này  là  gươm  báu  chém  bầy  tà,  chỉ  một 

niệm  này  là  ngọn  đuốc  sáng  phá  cảnh  tối  tăm,  chỉ  một  niệm  này  là  con 

thuyền  lớn  vượt qua biển khổ, chỉ  một  niệm  này  là  thuốc  hay trị bịnh sanh 

tử, chỉ một niệm này là đường tắt ra khỏi tam giới, chỉ một niệm này là bản 

tánh  Di  Đà,  chỉ  một  niệm  này  là  duy  tâm  Tịnh  Ðộ.  Chỉ  cần  giữ  chắc  câu 

niệm Phật đây chớ cho lạc mất, mỗi niệm thường hiện tiền, mỗi niệm chẳng 

rời  tâm,  không  việc  cũng  niệm  như thế,  có  việc  cũng  niệm  như thế,  an  vui 

cũng  niệm  như thế,  bịnh  khổ  cũng  niệm  như thế,  sống  cũng  niệm  như thế, 

chết cũng niệm như thế. Cứ giữ một niệm phân minh như thế, lại cần chi hỏi 

người tìm đường về ư? 

---o0o--- 

Thiên Như Đại Sư 

(Ngài  họ  Đàm,  hiệu  Duy  Tắc,  người  ở  Vĩnh  Hưng,  đắc  pháp  với  Trung 

Phong Minh Bản thiền sư. Niên hiệu Chí Chánh năm đầu, Ðại Sư trụ ở chùa 

Sư  Tử  Lâm  nơi  thành  Tô Châu.  Các  bậc  tể  quan,  trưởng  giả  trong  thời  ấy, 

phần  nhiều  đến  tham  học  với  ngài.  Vua  thường  xuống  chiếu  vời  hỏi,  ngài 

đều lấy duyên cớ bịnh cáo từ. Đại sư đã mật khế tông Thiền lại kiêm hoằng 

dương giáo pháp Tịnh Độ, từng viết ra quyển "Tịnh Độ Hoặc Vấn" phá các 

điều  nghi, khuyên  người  niệm  Phật cầu sanh  Tây Phương. Ngài tu  hành  rất 

tinh  tấn,  nhập  diệt  vào  năm  Hồng  Võ  nguơn  niên  đời  nhà  Minh,  khi  tịch 

điềm lành rất nhiều, thọ 71 tuổi). 

* Có kẻ hỏi: - Phương tu viên quán, pháp niệm duy tâm, dường như là hành 

môn của bậc thượng căn. Còn  mười  nguyện trong  kinh  Hoa Nghiêm,  mười 

tâm trong kinh Bảo Tích, cũng là công dụng của bậc đại trí. Trên đường tu, 

nếu căn cơ cùng giáo pháp không hợp, e cho công hạnh khó thành. Nay tôi 

xét lại căn tánh mình, chỉ nên chuyên trì danh hiệu, thêm lễ Phật sám hối mà 

thôi, chẳng hay tôn ý thế nào? 

Đại sư đáp: - Tốt lắm! Người biết tự lượng đó! Lời ngươi nói hợp với thuyết 

Chuyên Tu Vô Gián của ngài Thiện Đạo. Vô Gián Tu là thân chuyên lễ Phật 

A Di Đà không lễ tạp, miệng chuyên xưng hiệu A Di Đà không xưng tạp, ý 

chuyên tưởng Phật A Di Đà không tưởng tạp. 

*  Niệm  Phật,  hoặc  duyên  tưởng  32  tướng,  buộc  tâm  cho  định  khi  mắt  mở 

nhắm đều thấy Phật. Hoặc có kẻ chuyên xưng danh hiệu, giữ không tán loạn, 

trong  hiện  đời  cũng  được  thấy.  Trong  hai  điều  trên  đây,  muốn  được  thấy 

Phật,  phần  nhiều  pháp  xưng  danh  hiệu  là  hơn.  Pháp  xưng  danh,  cần  phải 

buộc lòng đừng cho tán loạn, mỗi niệm nối nhau duyên theo hiệu Phật, từng 

câu, từng chữ rõ ràng. Lại xưng danh hiệu Phật, chớ quản nhiều ít, một tâm 

một  ý,  niệm  niệm  nối  nhau.  Như  thế  mới  diệt  được  tội  nặng  sanh  tử  trong 

tám mươi ức kiếp, nếu chẳng vậy, rất khó tiêu tội. 

*  Có  kẻ  hỏi:  -  Một  đời  tàn  ác,  khi  lâm  chung  dùng  mười  niệm  cũng  được 

vãng  sanh.  Vậy  thì  bây  giờ  tôi  buông  theo  duyên  đời  đợi  lúc  sắp  chết  sẽ 

niệm Phật, có được chăng? 

* Đại sư đáp: - Khổ thay! Lời này đã hại chính mình, lại hại cho hàng tăng, 

tục, nam, nữ trong đời nữa! Phải biết kẻ phàm phu nghịch ác khi lâm chung 

niệm Phật được là do kiếp trước có căn lành, khiến cho gặp bậc thiện tri thức 

chỉ bảo mà được sự may mắn trong muôn một ấy. Luận Quần Nghi nói: “Có 

mười hạng khi lâm chung không niệm Phật được: 1) Khó gặp bạn lành, nên 

không  người khuyên  niệm. 2) Bịnh khổ buộc  thân, không rỗi rảnh để  niệm 

Phật. 3) Trúng phong cứng họng, nói không ra tiếng. 4) Cuồng loạn  mất sự 

sáng suốt. 5)Thình lình gặp tai nạn nước lửa. 6) Thoạt bị hùm sói ăn thịt. 7) 

Bị bạn ác phá hoại lòng tin. 8) Hôn mê mà chết. 9)Thoạt chết giữa quân trận. 

10) Từ nơi chỗ cao té  xuống”. Những  việc trên đây ở trong đời thường có, 

đó  là do túc  nghiệp  hoặc  hiện  nghiệp chiêu cảm, bỗng  nhiên  xảy ra, không 

kịp  trốn  tránh.  Khi  gặp  một  việc  không  may,  bất  cập,  trong  mười  việc  trên 

đây, thì làm sao niệm Phật được? Giả sử không bị những ác duyên như trên, 

thọ bịnh sơ sài mà qua đời, e cho lâm chung, khi thân tứ đại sắp ly tán, bị sự 

đau đớn dường như dao cắt, như con cua bị rớt vào nước sôi trong lúc thống 

khổ bức bách, bối rối kinh  hoàng ấy, đâu  có rỗi  rảnh để niệm  Phật? Giả sử 

không  bị  bịnh  mạng  chung,  lại  e  duyên  đời  chưa  dứt,  niệm  tục  khó  quên, 

tham sống sợ chết, tấm lòng rối loạn không yên. Thêm vào đó, việc nhà chưa 

phân  minh, chuyện sau chưa sắp đặt, vợ con khóc  lóc kêu  gọi, trăm  mối  lo 

sợ, thương sầu,  như thế  làm sao  niệm Phật được? Giả sử lúc chưa chết, thì 

lại bịnh khổ, đau đớn rên la, tìm thuốc tìm thầy, lo việc khẩn cầu cúng tế, tạp 

niệm rối ren, vị tất đã niệm Phật được? Giả sử trước khi chưa bịnh, thì lại bi 

sự già khổ, suy lờ, lụm khụm, buồn rầu, ảo não, e cho lo những việc cái thân 

già  yếu  chưa  xong,  đâu  rỗi  để  niệm  Phật.  Giả  sử  trước  khi  chưa  già,  còn 

đang trẻ trung khỏe mạnh, hoặc như tâm cao vọng chưa dứt, việc thế tục còn 

buộc  ràng,  rong  ruổi  đông  tây,  suy  thế  này  tính  thế  khác,  nghiệp  thức  mơ 

màng,  cũng  không  niệm  Phật  được!  Giả  sử  kẻ  được  an  nhàn  thong  thả,  có 

chí tu hành, nhưng nếu không nhìn thấu cảnh đời là giả mộng, thân tuy được 

yên, tâm còn bấn  loạn, không thể buông bỏ  muôn duyên, khi  gặp  việc đến, 

không  thể  tự  chủ,  theo  cảnh  mà  điên  đảo,  cũng  không  niệm  Phật  được! 

Ngươi thử xét  lại, đừng  nói  già  bịnh, trong  lúc còn trẻ  trung  nhàn  nhã,  nếu 

có một việc đeo đẳng nơi lòng, còn không niệm Phật được thay, huống chi là 

đợi đến lâm chung? Vậy muốn cho khi sắp chết được chánh niệm vãng sanh, 

thì ngay bây giờ phải xét rõ việc đời là huyễn mộng, tùy duyên an phận qua 

ngày,  không  còn  tham  luyến,  được  rỗi  rảnh  lúc  nào  thì  niệm  Phật  lúc  ấy, 

đừng hẹn chờ lần lựa, hoặc để hư phí thời giờ. Như thế thì tư lương ta đã dự 

bị xong, lúc ra đi mới không điều chi chướng ngại. 

---o0o--- 

Diệu Hiệp Đại Sư 

( Đại sư người ở Tứ Minh, thường nghiên cứu Thiên Thai Giáo Quán và tu 

phép  Niệm  Phật  Tam  Muội.  Thời  bấy  giờ,  các  nhà  học  Phật  thường  nhận 

lầm thuyết “duy tâm tự tánh”; với cõi Cực Lạc, không cầu ở Tây, mà tìm nơi 

thức tâm phân biệt, Đại Sư thương  xót cho cảnh  nhân thuốc  mà thành bịnh 

ấy, soạn ra  hai quyển "Bảo Vương  Tam Muội, Niệm Phật  Trực Chỉ". Nhân 

đó, các nhà tu Thiền, Tịnh sai lầm mới nhận được bờ bến. Lúc ấy thuộc vào 

khoảng đời Hồng Võ nhà Minh năm thứ 28. Hai trăm năm sau, Liên Trì Đại 

Sư  mến  bộ  sách  ấy,  vì  bị  thất  truyền,  nên  tìm  mãi  không  gặp.  Về  sau  Vạn 

Dung  thiền  sư  ngẫu  nhiên  được  thấy,  mới  đem  truyền  bá  ra.  Ngẫu  Ích  Ðại 

Sư đã góp bộ này vào pho "Tịnh Độ Thập Yếu"). 

*Đại sư dạy: - Hành giả phát tâm niệm Phật, trước khi vào đạo tràng phải xét 

nghĩ ta  với chúng sanh thường ở trong biển khổ sanh tử, nếu không  độ cho 

tất cả đều được thoát ly, sao gọi là chánh hạnh? Nhân đó, xem người oán kẻ 

thân đều bình đẳng, khởi lòng đại bi, như thế quyết không bị tệ ma, ác đảng 

làm  cho  thối  chuyển.  Sau  khi  đã  lập  đại  tâm,  nên  nghiên  cứu  những  chánh 

hạnh  niệm  Phật của  người  xưa, lập đạo tràng đúng  pháp, khiến cho  hết sức 

trang nghiêm thanh tịnh. Kế đó, phân ngày đêm sáu thời, đem tâm chí thành 

gieo  mình quy  mạng  ngôi  Tam bảo, tỏ bày  hết tội  lỗi, cầu xin sám  hối.  Lại 

quỳ  trước  Phật,  tay  cầm  hương  hoa  cúng  dường,  vận  tâm  quán  tưởng  khắp 

pháp  giới,  xét  mình  cùng  tất  cả  chúng  sanh  từ  trước  đến  nay  ở  trong  vòng 

mê khổ, rơi lệ cảm thương, cầu Phật gia bị, nguyện độ muôn loài. Như thế, 

dùng  hết  sức  mình  kham  khổ  tu  hành,  nếu  nghiệp  chướng  sâu,  chưa  được 

cảm cách, phải lấy cái chết làm kỳ hạn, không được giây phút nào nghĩ đến 

sự vui ngũ dục của thế gian. Như kẻ căn cơ non kém, không làm được thắng 

hạnh trên đây thì cũng ở trong tịnh thất, giữ cho thân tâm nghiêm sạch, tùy ý 

tu hành. Hoặc định thời lễ Phật sám hối, nguyện tinh tấn không thối chuyển, 

hoặc  chuyên  niệm  hoặc  kiêm  trì  chú,  tụng  kinh.  Nếu  được  thấy  tướng  hảo, 

thì biết mình được diệt tội, có duyên lành. 

* Hỏi: Dụng tâm thế nào mà được không tán loạn? Đáp: Nên vận dụng thân 

miệng  mà  niệm,  không  kể  đến  tánh  hay  định,  chỉ  làm  sao  cho  câu  Phật 

không  hở dứt, tự sẽ được  nhất  tâm,  hoặc cũng có thể  gọi chính đó  là “nhất 

tâm”. Nhưng phải niệm mãi không thôi, trạng như mẹ lạc con thơ, rồng mất 

trái châu bổn mạng, thì không còn lo chi tán loạn, không cầu nhất tâm mà tự 

được nhất tâm. Chẳng nên cưỡng ép cho tâm quy nhất, vì dù cưỡng ép cũng 

không  thể  được,  thật  ra  chỉ  do  người  tu  siêng  săng  hay  biếng  trễ  mà  thôi! 

Nghĩ thương cho người đời nay, phần nhiều tu hành mà không hiệu nghiệm, 

ấy cũng bởi lòng tin cạn cợt, nhân hạnh không chơn. Lắm kẻ chưa từng lập 

hạnh, đã muốn cho người biết trước, trong thì tự phụ, ngoài lại khoe khoang, 

tỏ ý có chỗ sở đắc để được moi người cung kính. Thậm chí có kẻ nói dối là 

mình trông thấy tịnh cảnh, hoặc thấy được cảnh giới nhỏ, hay những tướng 

tốt trong giấc chiêm bao. Thật ra chính họ cũng không phân biệt cảnh đó là 

chơn  hay  vọng,  nhưng  cũng  cứ  khoe  khoang  bừa  ra.  Những  kẻ  tâm  hạnh 

kém ấy, tất là bị ma làm mê hoặc, nguyện hạnh lần lần lui sụt, trôi theo dòng 

sanh tử luân hồi. Như thế, há chẳng nên dè dặt ư? 

*  Người  tu  hành,  đối  với  một  tội  dù  nhỏ,  cũng  phải  đem  lòng  kiêng  sợ,  sự 

hiểu nên theo hàng Ðại thừa, việc làm phải bắt chước kẻ sơ học. 

* Người tu hành nếu bị túc nghiệp ngăn che, khiến cho nghiệp hạnh lui kém, 

phải  nhất tâm trì tụng chú Vãng  Sanh. Chú  này  gọi  là  môn đà la  ni  nhổ trừ 

tất cả cội gốc nghiệp chướng, tụng một biến, tiêu diệt hết tội ngũ nghịch thập 

ác trong thân, tụng mười muôn biến, được không quên mất Bồ Ðề tâm, tụng 

hai mươi muôn biến, liền cảm sanh  mầm mộng Bồ Ðề, tụng ba mươi muôn 

biến, Phật A Di Đà thường trụ trên đảnh, quyết định sanh về Tịnh Độ. 

---o0o--- 

Không Cốc Đại Sư 

(Đại sư  họ  Trần tên Cảnh  Long,  người ở Ngô  Huyện. Thuở còn bé  ngài  đã 

ăn chay, ưa ngồi ngay thẳng nhắm mắt, dường như người tu thiền định. Sau 

ngài theo Lại Vân Hòa Thượng học về đại pháp; đến 28 tuổi xuất gia ở Hổ 

Khâu.  Kế  đó,  Ðại  Sư  vào  núi  Thiên  Mục,  kham  khổ  tham  cứu,  một  hôm 

bỗng  nhiên tỉnh  ngộ đến cầu chứng  nơi  ngài  Lại Vân, được ấn khả, Đại Sư 

tuy  ngộ  được  tâm  tông,  song  việc  tự  tu,  khuyên  người  đều  theo  Tịnh  Độ. 

Ngài từng làm 108 bài thi Tịnh Độ lưu hành ở đời. Ngài lại xây cho mình cái 

cốt tháp ở Tiền Đường tự làm lời  minh, thường ở trong đó tu hành cho đến 

khi viên tịch)  

* Đại Sư nói: - Một môn Niệm Phật là đường lối tu hành thẳng tắt. Hành giả 

phải  xét  rõ thân  này  giả dối,  việc thế  như  chiêm bao, duy cõi Tịnh  là đáng 

nương về, câu niệm Phật là có thể nhờ cậy. Rồi tùy phận mà niệm hoặc mau 

hoặc chậm, hoặc tiếng  thấp, tiếng cao, đều không câu  ngại. Chỉ  nên để cho 

thân  tâm  nhàn  đạm,  thầm  nhớ  chẳng  quên,  khi  huỡn,  gấp,  động,  tịnh,  vẫn 

một niệm không khác. Niệm như thế, ngày kia xúc cảnh chạm duyên, bỗng 

nhiên  tỉnh  ngộ.  Chừng  ấy  mới  biết  cõi  Tịch  Quang  Tịnh  Độ  không  rời  nơi 

đây, Phật A Di Đà chẳng ngoài tâm mình. Nếu lập tâm muốn cầu tỏ ngộ thì 

trở lại thành chướng  ngại,  nên chỉ  lấy  lòng tin  làm căn bản, chẳng tùy theo 

tạp  niệm  mà  thôi.  Hành  trì  như  thế,  dù  không  tỏ  ngộ,  khi  chết  cũng  được 

sanh về Tây Phương, theo giai cấp mà tiến tu, không còn lo thối chuyển. 

*  Kinh  Đại  Tập  nói:  "Niệm  Phật  lớn  tiếng  có  mười  công  đức:  1) Đánh  tan 

hôn trầm mê ngủ. 2) Thiên ma kinh sợ. 3) Tiếng vang khắp mười phương. 4) 

Ba  đường  ác  được  dứt  khổ.  5)  Tiếng  bên  ngoài  không  xâm  nhập.  6)  Niệm 

tâm  không  tán  loạn.  7)  Mạnh  mẽ  tinh  tấn.  8)  Chư  Phật  vui  mừng.  9)  Tam 

muội hiện tiền. 10) Vãng sanh về Tịnh Độ”. 

---o0o--- 

Tông Bổn Đại Sư 

(Đại Sư họ Trần, hiệu Nhất Nguyên, quê quán ở Tứ Minh, thuở bé học Nho, 

thông về thi lễ. Năm 15 tuổi, mục kích cái chết của anh họ là Hủ Mộc xử sĩ, 

ngài  thường  lo  nghĩ  buồn  sợ,  muốn  xuất  gia  học  đạo  để  thoát  sự  sống  chết 

luân  hồi.  Sau  nhân  đi  lễ  Phật  ở  Trà  Đình  tại  Hàng  Châu,  ngài  gặp  một  vị 

Thiền  sư,  bèn  thỉnh  về  nhà  cúng  dường  đảnh  lễ  thưa  hỏi  phương  pháp  tu 

hành. Thiền sư khen ngợi, khai thị cho môn Niệm Phật. Khi ngài đã xuất gia, 

liền hết sức tham cứu, ngộ được chân tâm, trở lại chuyên tu Tịnh Độ. Trong 

niên hiệu Long Khánh, Ðại Sư viết ra bộ Qui Nguơn trực chỉ, hoằng dương 

Liên  Tông.  Ông  Lý  Trác  Ngô  thường  ca  ngợi  hạnh  đức  của  Ngài.  Về  sau, 

Ðại Sư ở ẩn, không rõ được ngày chung kết ra thế nào?)  

*  Đại  Sư  nói:  -  Niệm  Phật  không  luận  là  hạng  người  nào,  nếu  nghĩ  mình 

thuở  bình  sanh  có  nhiều  điều  ác  mà  tự  bỏ  không  chịu  tu  hành  là  sai  lầm! 

Niệm  Phật không quản  là thời  gian  nào,  nếu cho rằng  mình đã già sắp chết 

mà không chịu tu hành, là sai lầm! Niệm Phật bất câu là phương pháp nào, 

nếu lập ra một quy củ nhất định, bắt mọi người đều tuân theo, khiến cho sự 

tu hành của họ bị chướng ngại, là sai lầm. Nên biết pháp môn Tịnh Độ chẳng 

lựa trí, ngu, sang, hèn, nghèo, giàu, chẳng  phân  nam,  nữ, già, trẻ, tăng, tục, 

chẳng luận kẻ huân tập đã lâu hay mới tu hành, đều có thể niệm Phật. Hoặc 

niệm  lớn,  niệm  nhỏ,  niệm  ra  tiếng,  niệm thầm,  đảnh  lễ  mà  niệm, tham  cứu 

mà niệm, nhiếp tâm mà niệm, quán tưởng mà niệm, lần chuỗi mà niệm, giữ 

hiệu Phật liên tục không dứt như dòng nước chảy mà niệm, cho đến đi niệm, 

đứng niệm, ngồi niệm, nằm niệm, ngàn muôn niệm đều về một niệm. Niệm 

theo cách nào cũng được, chỉ cần yếu là giữ cho lâu bền đừng lui sụt, và phát 

lòng tin quyết định, cầu sanh  Tây  Phương. Nếu quả  hành trì được  như thế, 

cần chi tìm bậc trí thức hỏi đường? 

Cho  nên  tu  Tịnh  Độ  có  nhiều  phương  pháp,  kết  quả  ra  sao  là  do  chỗ  xu 

hướng của tâm nguyện. Có thể gọi: "Đi thuyền cốt bởi người cầm lái. Hiểu 

được đồng về cõi Tịnh Liên!" 

---o0o--- 

Tử Bá Đại Sư 

(Đại sư họ Trầm, người đất Cư Khúc, sau khi xuất gia kiêm tu Thiền Tịnh, 

đều  đi  sâu  vào  chỗ  nhiệm  mầu.  Khi  ngài  đến  Kinh  Đô,  vua  Thần  Tông  rất 

trọng, nhân đó ngài tâu xin đem kinh bản in ra thành sách. Đại Sư tánh tình 

cang  nghị,  hết  lòng  nâng  đỡ  chánh  pháp  nên  bị  kẻ  gian  ganh  ghét.  Không 

bao lâu, có người dâng biểu vu cáo, khi được dời đến hạch hỏi, ngài dùng lẽ 

chánh phân biện, thần sắc tự nhiên, nhưng rồi cũng bị giam vào ngục. Quan 

pháp ty lại nhận của hối lộ muốn làm hại, Ðại Sư bảo: "Đã như thế, cần chi 

ông ra tay"! Nói đoạn, ngài bảo đem nước tắm rửa, thuyết kệ, rồi ngồi ngay 

mà hóa. Thuở sanh bình, Ðại Sư chỉ dạy pháp môn Tịnh Độ rất tha thiết, bảo 

rằng: "Khi lâm chung được chánh niệm, toàn nhờ lúc thường nhật dụng công 

phu sâu". Xem Ðại Sư sống chết tự do, thì sự tu hành lúc bình thời của ngài 

có thể suy mà biết được vậy). 

*  Đại  Sư  nói:  -  Người  niệm  Phật,  tâm  chân  thiết  cùng  không,  có  thể  xét 

nghiệm trong lúc vui mừng hay phiền não, căn cứ nơi đây, tâm chơn giả hiện 

ra  rõ  ràng,  có  thể  suy  ra  mà  biết  được.  Đại  để  như  người  chân  tâm  niệm 

Phật, dù ở cảnh phiền não hay vui mừng, cũng giữ câu niệm Phật không gián 

đoạn, cho nên những cảnh ấy không làm lay động họ được. Hai điều trên đã 

không  làm  lay  động,  thì  đối  với  cảnh  sống  chết,  họ  vẫn  tự  nhiên  không  sợ 

hãi.  Người  niệm  Phật  đời  nay,  hơi  có  chút  chi  mừng  giận,  thì  gác  bỏ  câu 

niệm Phật ra sau. Như thế làm sao  mà niệm Phật được linh nghiệm? Nên  y 

theo lời ta mà niệm Phật, dù ở cảnh thương ghét cũng đừng quên một câu A 

Di Đà. Nếu giữ đúng như thế mà lúc hiện tiền không được sự công dụng tự 

tại, khi lâm chung không được vãng sanh Tây Phương, thì cuống lưỡi của ta 

phải  chịu  tan  nát.  Như  làm  không  đúng  lời  ta,  thì  niệm  Phật  không  linh 

nghiệm lỗi ở nơi ngươi, với ta không can hệ gì! 

*  Lại  hỏi  kẻ  học  giả  là  Hải  Châu  rằng:  "Ngươi  niệm  Phật  có  gián  đọan 

chăng?" Thưa: "Bình thường tôi đều niệm được, duy có lúc nhắm mắt ngủ là 

quên". Đại sư tác sắc, quở: "Lúc nhắm mắt ngủ liền quên niệm Phật như thế 

là một muôn năm cũng không thành hiệu! Từ đây về sau, trong lúc ngủ nghỉ 

chiêm bao, ngươi phải giữ cho câu niệm Phật không gián đoạn, mới có phần 

thoát khổ. Nếu trong  giấc  ngủ thoạt có quên  niệm, khi thức dậy phải thống 

khóc, đến trước bàn Phật cúi đầu sám hối, rồi quỳ niệm Phật một ngàn hay 

một  muôn  câu,  dùng  hết  sức  mình  thì  thôi.  Làm  như  thế  vài  ba  phen,  dù 

trong lúc ngủ mê, câu niệm Phật vẫn hiện ra không gián đoạn!” 

Lời  Phụ:  Trong  khi thức đều  niệm được, duy có  lúc  ngủ  là quên,  làm được 

như  ngài  Hải  Châu  thật  rất  hy  hữu!  Đại  sư quở  như thế,  là  tùy  theo  người 

trình  độ  cao  mà  sách  tấn  thêm  một  bước,  để  cho  hành  giả  mau  được  nhất 

tâm,  chớ  không  phải  thật  ý  bài  bác.  Người  mới  tu  đừng  chấp  theo  đây  mà 

nghi ngờ, lui sụt. 

---o0o--- 

Liên Trì Đại Sư 

(Đại Sư là vị tổ thứ tám trong Liên Tông, húy Châu Hoằng, họ Trầm, người 

ở đất Nhân Hòa. Lúc ban sơ, ngài nương theo Tánh Thiên Hòa Thượng xuất 

gia, sau khi thọ Ðại Giới, lại đi khắp nơi tham học với các bậc tri thức. Khi 

Đại Sư lễ thánh tích ở non Ngũ Đài, cảm đức Văn Thù phóng quang. Đi đến 

núi Vân Thê, thấy cảnh trí u tịch, ngài có ý muốn ở đó suốt đời. Dân chúng ở 

vùng  núi ấy thường bị khổ  vì  nạn  hổ, Ðại  Sư tụng kinh thí thực  hổ đều  lẩn 

tránh.  Gặp  năm  trời  hạn,  ngài  đi  dọc  theo  bờ  ruộng  niệm  Phật,  gót  chân  đi 

đến đâu, mưa rơi đến đó. Từ ấy, người quy hướng càng ngày càng đông, Ðại 

Sư  đều  dùng  môn  niệm  Phật  mà  nhiếp  hóa.  Ngài  có  trứ  tác  pho  Vân  Thê 

Pháp Vựng, gồm hai mươi mấy thứ sách, đại khái đều đề xướng về Tịnh Độ. 

Trước khi lâm chung, Ðại Sư từ giã khắp các đệ tử và hàng cố cựu, khuyên 

chân thật niệm Phật. Đến kỳ hạn, ngài ngồi niệm Phật mà hóa, thọ 81 tuổi). 

* Đại sư nói: -Niệm Phật có mặc trì, cao thinh trì, kim cang trì. Nhưng niệm 

thầm  (mặc  trì) thì  dễ  hôn  trầm,  niệm  lớn  tiếng  (cao  thinh  trì) cảm  thấy  phí 

sức, duy dùng pháp kim cang trì, se sẽ động môi lưỡi mà niệm, là có thể bền 

lâu. Nhưng cũng không  nên chấp định,  hoặc khi  niệm theo  lối kim cang trì 

thấy phí sức, thì không ngại gì  mặc trì, nếu hôn trầm lại đổi dùng phép cao 

thinh. 

* Tâm hôn loạn đã lâu, không thể một lúc mà an định được, cho nên người 

niệm Phật nếu tâm không thanh tịnh đừng quá vội lo, chỉ cần khi niệm mỗi 

chữ, mỗi câu đều do nơi tâm phát ra, dụng công bền lâu, tự có hiệu quả. 

* Tạp niệm là bịnh, niệm Phật là thuốc, niệm Phật chính để trị tạp niệm, mà 

không thấy hiệu quả, là do dụng công chưa được chơn thiết. Cho nên khi tạp 

niệm  nổi  lên,  phải  chuyên  lòng  gia  công  niệm,  mỗi  chữ  mỗi  câu  tinh  nhất 

không xao lãng, thì tạp niệm tự dứt. 

*  Trong  lúc  muôn  niệm  rối ren, chính  là thời khắc dụng công phu,  mỗi khi 

tán  loạn  liền  mau  thâu  nhiếp  lại;  cứ  như  thế  mãi,  lâu  ngày  công  phu  thuần 

thục,  tự  nhiên  vọng  niệm  không  sanh.  Vả  lại,  người  biết  được  vọng  niệm 

nhiều  là  do  nhờ  niệm  Phật;  lúc  không  niệm,  vọng  tâm  như  sóng  nổi  nước 

trào không giây phút nào dừng nghỉ, khi ấy đâu có tự biết được ư? 

* Người học Phật, đừng quá theo hình thức bên ngoài, chỉ quý tu hành chân 

thật. Hàng cư sĩ tại gia không cần phải cạo tóc mặc đồ dà, tự có thể để tóc, 

mặc  áo  tràng  mà  niệm  Phật.  Người  ưa  thích  thanh  vắng,  không  cần  phải 

đánh  chuông,  đánh  mõ,  tự  có  thể  yên  lặng  mà  niệm  Phật.  Người  sợ  công 

việc phiền phức, không cần kết bè lập hội, tự có thể đóng cửa mà niệm Phật. 

Người biết chữ không nhất định phải vào chùa nghe kinh, tự có thể xem kinh 

y theo  lời dạy trong ấy  mà  niệm Phật. Trải qua  ngàn dặm đi  hành  hương ở 

các  danh  sơn,  không  bằng  ngồi  yên  nơi  nhà  mà  niệm  Phật.  Cúng  dường 

những  vị  sư  không  chân  chánh,  không  bằng  hiếu  thuận  cha  mẹ  mà  niệm 

Phật. Giao du với nhiều bạn bè kém đạo đức, không bằng kẻ dốt nát chuyên 

niệm Phật. Hạnh thấp mà vọng nói đạo lý cao sâu, không bằng kẻ chất phác 

giữ  giới  niệm  Phật.  Tánh  háo  kỳ,  ưa  cầu  sự  linh  thông  của  ma  quỷ,  không 

bằng  chánh  tín  nhân  quả  mà  niệm  Phật.  Nói  tóm  lại,  người  niệm  Phật  giữ 

lòng ngay, dứt hạnh ác, gọi là thiện nhân. Người niệm Phật tỏ tâm tánh, dứt 

hoặc nghiệp, gọi là thánh nhân. 

* Xin khuyên những người rất thanh nhàn, việc gia đình con cái đã lo xong, 

dưới trên rỗi rảnh, nên đem hết tâm lực mà niệm Phật, mỗi ngày từ số ngàn 

đến  muôn  câu.  Xin  khuyên  những  người  duyên  đời  bận  buộc  quá  nhiều, 

nhọc nhằn vì việc công, bôn ba vì gia sự, tuy ít khi rỗi rảnh nhưng mỗi buổi 

sớm  mai  cố  gắng  nhín  chút  thời  giờ,  niệm  Phật  chừng  mười  hơi.  Ngoài  ra 

lúc nào rảnh, niệm xen vào trăm câu. 

* Lúc ta còn đi tham phương học đạo, nghe Biện Dung thiền sư tông phong 

rất thạnh, bèn đến nơi cầu pháp, đôi ba phen quỳ lạy thưa hỏi, Thiền Sư bảo: 

"Ngươi  nên  giữ  bổn  phận,  không  nên  tham  cầu  danh  lợi,  đừng  chạy  theo 

duyên ngoài, chỉ cần phân minh lý nhân quả, một lòng chuyên niệm Phật mà 

thôi". Ta liền lãnh giáo lui ra. Bấy giờ các bạn đồng hành đều cả cười, bảo: 

"Từ ngàn dặm đến đây, chỉ mong được nghe những lời cao siêu thâm diệu, 

té  ra  chỉ  lãnh  mấy  câu  không  đáng  nửa  đồng  tiền!  Giá  mấy  câu  ấy,  ai  nói 

không  được!”  Ta  đáp:  "Đó  mới  là  chỗ  tốt  của  thiền  sư.  Chúng  ta  khát 

ngưỡng mong mến từ ngàn dặm đến đây, ngài không nói lời chi huyền diệu 

để lấn lướt kẻ dưới, chỉ chất phác, thật thà, đem chỗ công phu thiết cận song 

tinh yếu, chính  mình đã thể nhận, mà khuyên bảo dặn dò. Cái hay của ngài 

chính ở  nơi đó". Đến  nay ta  vẫn còn  tuân  giữ  mấy  lời ấy, không dám quên 

lãng. 

Lời phụ: "Giữ bổn phận, không  tham danh  lợi, không theo duyên  ngoài, rõ 

lý nhân quả, chuyên niệm Phật.". Lời này xem như cạn cợt tầm thường, xong 

thật  rất  cao  sâu,  mầu  nhiệm,  tuy  là  giản  dị,  song  bao  quát  kinh  nghĩa,  gom 

thành chỗ tinh yếu của một đời tu. Giữ đúng theo đây, xét kỹ lại, đã có mấy 

ai làm được? Cho nên kẻ nông cạn tất xem thường lời nói này; người ưa nói 

lý huyền, xem mình là cao siêu vô ngại, quyết không làm đúng được như lời 

này.  Nếu  chẳng  phải  bậc  đã  từng  kinh  nghiệm  như  ngài  Biện  Dung  không 

thể  thốt  ra  được  lời  này;  và  nếu  chẳng  phải  bậc  chân  tu  như  ngài  Liên  Trì 

cũng không thể lãnh thọ được lời này. 

---o0o--- 

Hám Sơn Đại Sư 

(Ngài tự là Đức Thanh, họ Thái người đất Kim Lăng. Xuất gia từ lúc 19 tuổi, 

ngài chuyên tâm niệm Phật. Có một đêm, Ðại Sư nằm mơ thấy A Di Đà hiện 

thân  giữa  hư không.  Từ  đó  về  sau,  ngài  thấy  tượng  Phật  dường  như phảng 

phất trước mặt. Đại Sư tham thiền gần  mười năm, khi được tỏ ngộ liền vào 

ẩn trong núi Lao Sơn. Trước kia, dân chúng chung quanh vùng ấy chưa nghe 

chánh pháp, nhưng khi ngài về ở không bao lâu, trẻ thơ ba tuổi đều biết niệm 

Phật. Từ Thánh Thái Hậu nghe danh, xin quy y làm đệ tử và cúng dường rất 

hậu. Có kẻ  ganh  ghét  gièm pha chuyện ấy, vua  giận biếm truất Ðại Sư đến 

miền Lôi Châu. Ở nơi đây, ngài lại trùng hưng đạo tràng Tào Khê. Sau vua 

xuống chiếu ân xá triệu về, Ðại Sư bèn ở Lôi Sơn chuyên tu tịnh nghiệp. Rồi 

ngài lại đến Tào Khê niệm Phật mà hóa, thọ 78 tuổi, nhục thân hiện nay vẫn 

còn). 

* Đại Sư dạy: - Điều cần yếu nhất trong sự tu hành là tâm tha thiết về việc 

luân hồi sanh tử. Tâm sanh-tử không thiết tha, làm sao dám gọi là niệm Phật 

thành một khối? Nếu người quả vì sự luân hồi mà tha thiết, thì mỗi niệm như 

cứu lửa cháy đầu, chỉ e mất thân người, muôn kiếp khó được. Lúc ấy quyết 

giữ chắc câu  niệm  Phật, quyết đánh  lui vọng tưởng, trong  tất cả  thời tất cả 

chỗ, hiệu Phật thường hiện tiền, không bị vọng tình ngăn che lôi kéo. Dùng 

công  phu  khổ  thiết  như  thế,  lâu  ngày  niệm  sẽ  thuần  thục,  tâm  được  tương 

ưng, tuy không hy cầu mà niệm lực tự nhiên sẽ thành một khối. 

*  Ngày  đêm  sáu  thời,  chỉ  đem  một  câu  niệm  Phật  trấn  định  nơi  lòng,  mỗi 

niệm không quên, mỗi tâm không muội. Khi ấy gác bỏ tất cả niệm đời, xem 

câu  niệm  Phật  dường  như  tánh  mạng  của  mình,  cắn  răng  giữ  chặt,  quyết 

không buông bỏ. Cho đến lúc đi đứng ngồi nằm, uống ăn làm việc, câu niệm 

Phật đây  vẫn thường  hiển  hiện. Nếu  gặp cảnh  duyên phiền  não, tâm không 

yên, chỉ  nên chuyên  niệm Phật, phiền  não  liền tự tan  mất. Bởi phiền não  là 

cội gốc luân hồi, niệm Phật là thuyền vượt qua biển khổ sanh tử, muốn thoát 

sanh  tử  chỉ  đem  câu  niệm  Phật  phá  tan  phiền  não,  đó  là  phương  pháp  đơn 

giản mà rất hay. 

*  Lập đạo tràng  niệm  Phật trong  mười  hai thời, không  luận số  người  nhiều 

ít, chỉ chia  ra thành ban,  mỗi ban  một  thời, luân phiên  nhau  mà  niệm. Như 

thế  ngày  đêm  sáu  thời,  khi  ban  khác  lên  thay,  thì  ban  này  tuy  lui  mà  song 

vẫn  niệm  thầm,  hoặc  lắng  tai  nghe  tiếng  Phật  của  bạn  đương  trì  niệm.  Giữ 

như thế thì tiếng Phật không dứt, vọng niệm không sanh, như người đi trong 

chỗ sâu tối, cứ kêu gọi nhau, tất không bị thất lạc. Và như thế thì động tịnh 

cũng  như  một,  mình  cùng  người  không  khác.  Phật  A  Di  Đà  thường  hiển 

hiện, sự an điềm của đạo tràng không chi mầu nhiệm hơn đây. 

---o0o--- 

Ngẫu Ích Đại Sư 

(Đại Sư là vị tổ thứ 9 trong Liên Tông, họ Chung, hiệu Trí Húc, quê ở Ngô 

Huyện. Người cha trì chú Đại Bi mười năm, mộng thấy đức Quán Âm bồng 

con trao cho mà sanh ra ngài. Ban sơ ngài theo Nho Giáo, làm sách bài bác 

đạo  Phật,  đến  khi  đọc  qua  bộ  Trúc  Song  Tùy  Bút,  liền  đốt  bản  thảo  sách 

mình.  Năm  24  tuổi,  ngài  xuất  gia,  tập  tham  thiền,  nhân  bị  bịnh  nặng  gần 

chết,  mới  chuyển  ý  tu  tịnh  nghiệp.  Về  sau  ở  ẩn  nơi  chùa  Linh  Phong,  trứ 

thuật  rất  nhiều.  Khi  lâm  chung,  ngài  trối  dặn  thiêu  hóa  sắc  thân,  lấy  tro 

xương  hòa  với bột  làm  hoàn thí cho chim  cá, đặng  kết duyên Tây Phương, 

rồi  ngồi  ngay  mà  tịch.  Ba  năm  sau,  hàng  môn  nhơn  mở  khám  ra,  thấy  sắc 

diện Ðại Sư như lúc sống, tóc mọc dài lấp cả tai không nỡ theo lời di chúc, 

xây nhục tháp thờ ở Linh Phong). 

*  Đại  Sư  dạy:  -  Pháp  môn  niệm  Phật  không  chi  kỳ  lạ,  chỉ  tin  sâu,  nguyện 

hiết,  gắng sức thật  hành  mà thôi. Điều cần yếu  là tin cho thấu đáo,  giữ cho 

bền  lâu,  một  lòng chuyên  niệm,  mỗi  ngày  đêm  hoặc  mười  muôn, ba  muôn, 

hay  năm  muôn câu,  lấy số quyết  định không thiếu  làm  lệ.  Hành trì  như thế 

trọn một đời, thề không thay đổi, nếu không vãng sanh, thì chư Phật ba đời 

thành  ra  nói  dối.  Khi  được  vãng  sanh,  tất  không  còn  bị  thối  chuyển,  bao 

nhiêu pháp môn đều được hiện tiền. Rất kỵ tâm không thường hằng, nay vầy 

mai khác, thấy ai nói pháp chi huyền diệu liền xu hướng theo, thì không môn 

nào thành tựu. Đâu biết nếu một câu A Di Đà niệm được thuần thục, thì ba 

tạng,  mười  hai  phần  kinh,  những  giáo  lý  cực  tắc  đều  ở  trong  đó;  một  ngàn 

bảy trăm công án, đường lối hướng thượng đều ở trong đó; ba ngàn oai nghi, 

tám muôn tế hạnh, ba tụ tịnh giới cũng ở trong đó. 

* Người chơn niệm Phật buông cả thân tâm thế giới là đại bố thí, không còn 

khởi tâm tham giận mê là đại trì giới, không so đo phải quấy hơn thua là đại 

nhẫn  nhục,  không  gián  đoạn  xen  tạp  là  đại  tinh  tấn,  không  để  vọng  tưởng 

buông lung là đại thiền định, không bị đường lối khác làm mê hoặc là đại trí 

huệ.  Thử tự  nghiệm  xét,  nếu  đối  với  thân  tâm  thế  giới  còn  chưa  buông  bỏ, 

niệm tham  giận  mê  vẫn còn  hiện khởi,  việc phải quấy  hơn  thua còn do  nơi 

lòng, tâm vọng tưởng buông lung còn chưa trừ diệt, các đường lối khác còn 

làm mê hoặc ý chí, như thế không gọi là người chơn niệm Phật. 

*  Muốn  được  cảnh  giới  "một  lòng  không  loạn",  cũng  chẳng  có  phương 

chước chi lạ. Lúc mới dụng công, cần phải lần chuỗi ghi số, mỗi ngày đêm 

định khóa là bao nhiêu câu đừng cho thiếu sót. Giữ đúng như thế, lâu ngày 

niệm  lực sẽ thuần thục, thành ra cảnh  "không  niệm  tự  niệm", chừng ấy  ghi 

số  hay  không  cũng  được.  Nếu  lúc  ban  sơ  muốn  vội  nói  lời  cao  siêu,  muốn 

không trước tướng, muốn học viên dung tự tại thì niệm lực khó thành. Như 

thế  là  tin  không  sâu,  hành  trì  không  hết  sức,  dù  cho  ngươi  có  giảng  được 

mười hai phần giáo, tỏ được một ngàn bảy trăm công án, đều là việc bên bờ 

sống chết luân hồi, khi lâm chung quyết định không dùng được. 

* Niệm Phật có sự trì và lý trì. Sự trì là tin có Phật A Di Đà ở phương Tây, 

mà  chưa  hiểu  lý  tâm  này  làm  Phật,  chỉ  quyết  chí  cầu  sanh,  niệm  Phật  như 

con  nhớ  mẹ,  không  lúc  nào  tạm  quên.  Lý  trì  là  tin  Phật  A  Di  Đà  ở  Tây 

Phương  là tâm  mình sẵn có đủ, là tâm  mình tạo  ra, đem  hồng  danh sẵn đủ, 

tạo ra của mình mà làm cảnh buộc tâm, khiến cho không tạm quên. 

---o0o--- 

Triệt Lưu Đại Sư 

(Đại Sư là vị tổ thứ mười trong Liên Tông, họ Tưởng, húy Hành Sách, người 

ở Nghi Nhơn. Ngài xuất gia năm 23 tuổi, chuyên tu tịnh nghiệp, thường trụ 

nơi  chùa  Tây  Khê  ở  hàng  Châu  mở  mang  Tịnh  Tông,  sự  hoằng  hóa  rất 

thạnh.  Đại  Sư  có  soạn  ra  mấy  bộ:  Liên  Tạng  Tập,  Tịnh  Độ  Pháp  Ngữ,  lưu 

hành ở đời. Niên hiệu Khang Hy thứ 21, ngài thị tịch, thọ 55 tuổi, bấy giờ có 

người Tông Hoàng và con nhà họ Ngô chết một lượt, trải qua một ngày bỗng 

tỉnh  dậy,  đều  nói  y  nhau:  "Tôi  bị  minh  ty  bắt  đem  trói  để  dưới  điện,  bỗng 

thấy  hào  quang sáng rực khắp  nơi;  hương  thơm,  hoa báu đầy cả  hư không. 

Minh Vương mọp xuống đất đưa một vị Ðại Sư về Tây Phương, xem kỹ lại 

là Triệt Công. Tôi nhờ hào quang chiếu, liền được tha trở về”.)  

*  Đại  Sư  nói:  -  Phép  trì  danh  quý  ở  một  lòng  không  loạn,  không  xen  tạp, 

chẳng  phải  niệm  mau  niệm  nhiều  là  hơn.  Chỉ  nên  trì  niệm  nhặt  niệm  nối 

nhau, không mau không chậm, khiến cho hiệu Phật rành rẽ rõ ràng nơi tâm. 

Khi  ăn  cơm  mặc  áo,  đi  đứng  nằm  ngồi,  giữ  một  câu  hồng  danh  nối  liền 

chẳng dứt cũng như hơi thở, không tán loạn, cũng không hôn trầm. Trì danh 

như thế có thể gọi là một lòng tinh tấn trên phận sự vậy. 

* Người tu tịnh nghiệp đời nay, trọn ngày niệm Phật, sám hối, phát nguyện, 

mà cõi  Tây Phương  vẫn  xa, sự  vãng sanh  không đảm bảo ra sao?  Ấy cũng 

bởi bề ngoài tuy lễ niệm, phát nguyện, mà trong tâm dây tình còn buộc chặt, 

gốc ái còn bám sâu đó! Vậy phải xem sự tình ái cõi Ta Bà là vô thường, giả 

dối, đồng như nhai sáp, dù ở trong cảnh huỡn, gấp, động, tịnh, vui, khổ, lo, 

mừng, cũng giữ chắc một câu hiệu Phật như dựa vào núi Tu Di, tất cả cảnh 

duyên đều không thể làm lay động. Nếu lúc nào tự cảm thấy mỏi mệt, biếng 

trễ,  nghiệp  hoặc  hiện  lên,  phải  một  lòng  phấn  khởi  mà  niệm,  như  thanh 

trường kiếm chống trời, khiến cho  quân  ma phiền  não trốn  mất không còn, 

như  lửa  đỏ  ở  lò  hồng  đốt  tan  tình  thức  từ  vô  thỉ.  Người  nào  giữ  được  như 

thế, tuy hiện đang ở cõi ngũ trược mà toàn thân đã ngồi nơi thế giới hoa sen, 

đợi chi Phật Di Đà đưa tay, đức Quán Âm dìu dắt, mới tin là mình vãng sanh 

ư? 

Lời  phụ:  Trong  Tịnh  Độ  thánh  hiền  lục,  đề  ngài  Tỉnh  Am  là  tổ  thứ  mười, 

nhưng sau  Ấn  Quang Ðại  Sư cùng các  nhà tu  Tịnh Độ thấy  ngài  Triệt  Lưu 

thừa giới cao siêu, sự hoằng hóa rất thạnh, có công đức lớn với Liên Tông, 

mới tôn ngài lên làm tổ thứ mười, đổi ngài Tịnh Am thành Tổ thứ 11. Nhân 

tiện xin biện minh ra đây để giải thích mối nghi ngờ - Liên Du  

---o0o--- 

Đạo Phái Đại Sư 

(Ngài hiệu Vi Lâm, họ Đinh, người xứ An Nhơn, xuất gia năm 14 tuổi, từng 

đi  giảng  diễn  khắp  nơi.  Sau  Đại  Sư  đến  Cổ  Sơn,  nương  theo  Vĩnh  Giác 

Thiền  Sư tham cứu ba  năm  không  ngộ đạo. Ngài bèn từ  giã, đi  vân du qua 

vùng Lưỡng Triết rồi trở về Cổ Sơn tu hành. Một hôm nhân vén bức rèm lên 

mà đại ngộ. Năm Thuận Trị thứ 14 đời nhà Thanh, Ðại Sư kế thừa ngài Vĩnh 

Giác, mở pháp môn độ chúng hơn 20 năm. Trong thiền lâm tôn tặng ngài là 

hàng Phật Pháp bậc nhất ở  miền Ðông Nam. Đại sư có soạn ra bộ Tịnh Ðộ 

Chỉ Quyết. Ngài thường nói: "Lão tăng chí ở tông Thiền, hạnh ở Tịnh Độ". 

Sau ngài ở ẩn, không biết lúc chung kết ra thế nào). 

* Đại Sư dạy: - Khi niệm Phật, nơi tâm phải thường không rời hai chữ "tin, 

nhớ", nơi miệng không rời hai chữ "xưng, kỉnh". Bởi muốn về Tịnh Độ cần 

phải  có  lòng  tin,  ngàn  người  tin  thì  ngàn  người  sanh,  muôn  người  tin  thì 

muôn  người  về.  Nếu  tâm  thường  tin  nhớ  Phật,  miệng  thường  xưng  niệm 

Phật một cách thiết tha, cung kính, Phật tất cứu độ. Ấy mới gọi là tin sâu! 

* Khi niệm Phật, cần phải mỗi chữ rõ ràng, mỗi câu nối nhau, bởi không rõ 

ràng tức là hôn trầm, không nối nhau tức là tán loạn. Hành trì như thế, một 

câu  niệm  Phật  thường  rành  rõi  nơi  tâm,  lâu  ngày  tự  nhiên  thành  tựu  pháp 

Niệm Phật Tam Muội. 

---o0o--- 

Tỉnh Am Đại Sư 

(Đại  Sư  là  vị  tổ  thứ  mười  trong  Liên  Tông,  họ  Thời,  tự  Tư  Tề,  người  xứ 

Thường Thục, Ngài xuất gia thuở bảy tuổi, thọ đại giới lúc 24 tuổi, đối với 

Thiền,  Giáo,  Tánh,  Tướng  đều  suốt  thông.  Đại  Sư  từng  ở  chùa  Chân  Tịch, 

duyệt tạng kinh, niệm Phật. Qua ba năm, nguồn biện luận như thác đổ. Ngài 

lại  đến chùa Dục Vương  lễ tháp, cảm  xá  lợi phóng quang;  nhân đó soạn ra 

sám Niết Bàn và Văn Khuyết Phát Bồ đề Tâm, người đọc phần nhiều rơi lệ. 

Lúc  tuổi  già,  Ðại  Sư  về  ở  chùa  Phạm  Thiên  tại  Hàng  Châu,  kết  liên  xã  để 

khuyên  nhắc  lẫn  nhau  chuyên  tu  Tịnh  Nghiệp.  Mùa  đông  năm  Ung  Chánh 

thứ 11, Ðại Sư dự biết ngày 14 tháng tư năm sau mình sẽ vãng sanh. Đến kỳ 

hạn,  ngài  nói:  "Mười  hôm  trước  ta  đã  thấy  Phật  nay  lại  được  thấy".  Nói 

xong, niệm Phật mà quy Tây). 

* Đại Sư nói:  "Một chữ nguyện bao  gồm  cả tín  và  hạnh. Tín  là tin:  tự, tha, 

nhân, quả, sự, lý, không hư dối. Tín tự: tin tất cả do tâm tạo, mình niệm Phật 

sẽ được tiếp dẫn.  Tín tha: Tin  Phật  Thích  Ca không  nói dối,  Phật  A Di Đà 

không nguyện suông. Tín nhân: tin niệm Phật là nhân vãng sanh, giải thoát. 

Tín  quả:  tin  sự vãng  sanh,  thành  Phật  là  kết  quả.  Tín  sự:  tin  cảnh  giới  Tây 

Phương  tất  cả  sự  tướng  đều  có  thật.  Tín  lý:  Tin  lý  tánh  duy  tâm  bao  trùm 

Phật  độ.  Mỗi  điều  trên  đây  đều  xác  thật  nên  gọi  là  không  hư  dối.  Hạnh  là 

chuyên trì danh hiệu không xen tạp, không tán loạn. Nguyện là  mỗi tâm ưa 

thích, mỗi niệm mong cầu. Trong ba điều kiện này, người tu tịnh nghiệp cần 

phải đủ, không thể thiếu  một,  mà  "nguyện"  là điểm cần  yếu. Có  thể có tín, 

hạnh mà không có nguyện, chưa từng có nguyện mà không có tín, hạnh. 

*  Niệm  Phật  mà  không  phát  lòng  Bồ  Ðề  thì  không  tương  ưng  với  bổn 

nguyện của đức Di Đà, tất khó vãng sanh (Lòng Bồ Ðề là tâm lợi mình, lợi 

người, trên cầu thành quả Phật, dưới nguyện độ chúng sanh) Tuy phát lòng 

Bồ Ðề  mà không chuyên  niệm Phật cũng  không được  vãng sanh. Nên phải 

lấy  sự  phát  lòng  Bồ  Ðề  làm  chánh  nhân,  niệm  Phật  làm  trợ  duyên,  rồi  sau 

mới cầu sanh Tịnh Độ. Người tu tịnh nghiệp cần phải hiểu biết điều này. 

* Niệm Phật cũng có ma sự, do bởi ba nguyên nhân: không rõ giáo lý, không 

gặp thầy bạn tốt, không tự xét lấy mình. Trong ba điều này, sự tự xét chỗ sai 

lầm của mình rất là cần yếu. Đại để muốn sanh về Tây Phương, không phải 

dùng  chút  phước  lành,  chút  công  hạnh  lơ  là  mà  được;  muốn  thoát  sự  khổ 

sống chết luân hồi trong vạn kiếp, không phải dùng tâm dần dà, chờ hẹn, mà 

biếng  trễ  mà  được!  Cơn  vô  thường  mau  chóng,  mới  sớm  kế  lại  chiều,  đâu 

nên không siêng  năng  lo dự bị trước  ư! Còn e sức chí  nguyện  không thắng 

nổi sức tình ái, tâm niệm Phật không hơn nổi tâm dục trần, những kẻ cứ mãi 

lơi là biếng trễ, nửa tin nửa nghờ thì ta cũng đành không biết làm sao vậy! 

Kệ rằng:  

Nam Mô A Di Đà, 

Người nào không biết niệm? 

Tuy niệm, chẳng tương ưng, 

Mẹ con khó hội kiến! 

Khi đi, đứng, ngồi, nằm, 

Đem tâm này thúc liễm, 

Mỗi niệm nối tiếp nhau  

Niệm lâu thành một phiến. 

Như thế, niệm Di Đà, 

Di Đà tự nhiên hiện! 

Quyết định sanh Tây Phương. 

Trọn đời không thối chuyển! 

---o0o--- 

Triệt Ngộ Đại Sư 

(Đại  Sư  là  vị  Tổ  thứ  12  trong  Liên  Tông,  họ  Mã,  húy  Tế  Tỉnh,  người  đất 

Phong  Nhuận, 22  tuổi  xuất  gia,  thông suốt cả thiền,  giáo.  Ban sơ, ngài chủ 

trì  chùa  Vạn  Thọ  ở  Bắc  Kinh,  danh  đồn  khắp  Nam,  Bắc,  hằng  đề  xướng 

pháp môn Tịnh Độ khuyên chúng tinh tu. Kế đó Ðại Sư lại trụ trì chùa Giác 

Sanh, tiếng tăm cũng lừng lẫy như trước. Sau, ngài về ở non Hồng Loa, đại 

chúng  quy  hướng  càng  đông,  bèn  thành  ra  đạo  tràng  Tịnh  Độ.  Đời  nhà 

Thanh, niên  hiệu Gia  Khánh thứ 15, vào  mùa Xuân, Ðại Sư  nói trước  ngày 

về  Tây  và  bảo:  "Thân  huyễn  không  bền,  đừng  để  một  đời  luống  qua,  mọi 

người nên cố gắng niệm Phật". Quả nhiên, tới ngày kỳ hẹn, Ðại Sư thấy Phật 

đến tiếp dẫn, liền chánh niệm mà tọa hóa. Lúc ấy đại chúng nghe mùi hương 

thơm lạ ngào ngạt, khi trà tỳ được xá lợi hơn trăm hột). 

*  Đại  Sư  nói: -  Thật  vì  sanh  tử,  phát  lòng  Bồ  Ðề,  dùng  tín  nguyện  sâu,  trì 

danh hiệu Phật", mười sáu chữ này là cương tông của môn Niệm Phật. Nếu 

không phát lòng chơn thiết vì việc sanh tử, thì tất cả lời khai thị đều là phù 

phiếm. Bởi tất cả sự khổ trong đời này không chi hơn việc sanh tử, chúng ta 

từ vô lượng kiếp đến nay, sống chết, chết sống, ra khỏi bào thai này kế vào 

bào thai kia, bỏ  lớp da  này  lại  mang  lớp da khác, khổ  não đã không kham, 

huống chi tự mình chưa thoát luân hồi, làm sao tránh khỏi đọa lạc? Ôi! Khi 

một  niệm  sai  lầm,  liền  sa  vào  ác  đạo,  tam  đồ  dễ  tới  mà  khó  lui,  địa  ngục 

ngày dài mà khổ nặng! Cho nên đại chúng vẫn đau đớn nghĩ vấn đề sanh tử, 

như chịu tang cha mẹ, như cứu lửa đốt đầu, gắng chuyên tinh tu tập. Nhưng 

ta  đã  khổ  vì  sự  sống  chết  mà  cầu  thoát  ly,  nên  liên  tưởng  đến  tất  cả  muôn 

loài cũng  như vậy. Chúng sanh cùng ta đồng  một bản thể,  là cha  mẹ của ta 

trong nhiều kiếp, là chư Phật đời vị lai, nếu chẳng phát tâm cứu độ, chỉ cầu 

giải thoát riêng  mình, thì đối với tình có chỗ chưa an, với lý có điều sơ sót. 

Huống chi chẳng phát đại tâm thì ngoài không thể cảm thông với Phật, trong 

không  thể  khế  hợp  với  tánh  chơn,  trên  không  thể  tròn  quả  Bồ  Ðề,  dưới 

không thể độ khắp muôn loài. Như thế, làm sao báo bổ người ân nhiều kiếp, 

làm  sao  giải  thích  oan  gia  nhiều  đời,  làm  sao  thành  tựu  căn  lành  đã  gieo 

trồng tư xưa, làm sao sám trừ tội nghiệp đã tạo ra về trước? Và như thế thì tu 

hành chỗ nào cũng gặp chướng duyên, dù có thành tựu cũng là quả thấp, cho 

nên phải xưng tánh phát lòng Bồ Ðề vậy. 

Những  đã  phát  đại  tâm,  phải  tu  đạt  hạnh,  mà  trong  tất  cả  hành  môn,  tìm 

phương  pháp  dễ  dụng  công,  mau  thành  tựu,  rất  yên  ổn,  rất  viên  đốn,  thì 

không  chi  hơn  dùng  tín  nguyện  sâu,  trì  danh  hiệu  Phật.  Nói  chấp  trì  danh 

hiệu, tức là  giữ chắc hiệu  Phật  nơi  lòng không  tạm  quên. Nếu có  một  niệm 

gián  đoạn  hoặc  một  niệm  xen  tạp,  thì  không  gọi  là  chấp  trì.  Giữ được  một 

niệm nối nhau không xen không tạp, đó là chơn tinh tấn, tinh tấn mãi không 

thôi, sẽ lần vào cảnh nhất tâm bất loạn và viên thành tịnh nghiệp. Nhất tâm 

bất  loạn  là chỗ quy  túc của tịnh  nghiệp,  là đại  môn của Tịnh Độ, chưa  vào 

môn này, tất chưa yên ổn, học giả há chẳng nên cố gắng ư? 

* Tâm đã hay tạo nghiệp thì cũng có thể chuyển nghiệp, và nghiệp đã do tâm 

tạo,  tất  cũng  tùy  theo  tâm  mà  chuyển.  Nếu  tâm  mình  không  chuyển  được 

nghiệp,  tức  bị  nghiệp  trói  buộc,  nghiệp  không  chuyển  theo  tâm  thì  có  thể 

buộc tâm. Nhưng dùng tâm thế nào mới chuyển được nghiệp? Ấy là giữ tâm 

hợp với đạo đức, hợp với Phật. Và nghiệp làm sao buộc được tâm? Ấy là để 

tâm y theo đường lối cũ, buông lung theo cảnh trần. 

*  Tất cả  cảnh  giới  hiện  nay,  tất  cả  quả  báo  về  sau,  đều  do  nghiệp  cảm,  do 

tâm  hiện.  Vì  do  nghiệp  cảm  nên  quả  báo  sẽ  đến  đều  nhất  định,  bởi  nghiệp 

buộc tâm. Vì do tâm hiện, nên quả báo sẽ đến đều không nhất định bởi tâm 

chuyển  được  nghiệp.  Như  có  người  đương  lúc  nghiệp  buộc  được  tâm,  quả 

báo sẽ đến theo chiều nhất định, mà bỗng phát tâm rộng, tu hạnh chân thật, 

thì tâm  chuyển  được  nghiệp,  cảnh  sẽ  đến  tuy  định  mà  thành  bất  định.  Nếu 

người ấy nửa chừng bỗng thối lui đại tâm, thật hạnh kém sút, thì nghiệp trở 

lại buộc tâm, cảnh sẽ đến bất định mà định. 

Nhưng nghiệp tạo ra từ trước, đành đã lỡ rồi, chỉ trông mong có phát đại tâm 

để biến chuyển, mà nắm giữ cơ quan ấy chính là ta chớ không ai khác. Nếu 

hôm  nay  ta  phát  tâm  niệm  Phật  cầu  sanh  Cực  Lạc  để  mau  chứng  quả,  độ 

chúng  sanh,  giữ  niệm  hiệu  Phật  nối  nhau  không  dứt,  lâu  ngày  tâm  sẽ  hiệp 

với đạo, thì chuyển được quả bảo Ta Bà thành Cực Lạc, đổi nhục thai thành 

liên  thai,  không  bao  lâu,  chính  mình  sẽ  là  một  bậc  thượng  thiện,  tướng  tốt 

trang  nghiêm,  an  vui  tự  tại  nơi  cõi  liên  hoa  thất  bảo.  Như  ta  tu  hành  nửa 

chừng  bỗng  lần  lần  biếng  trễ  thối  lui,  tất  bị  nghiệp  lực  mạnh  mẽ  từ  kiếp 

trước sai sử, rồi  vẫn  y  nhiên  là  một kẻ chịu chịu  vô  lượng sự thống khổ  về 

thân tâm, ngạ qủy súc sanh vậy. Những ai có chí thoát ly, cầu về Tịnh Độ há 

không nên sợ hãi tỉnh ngộ, phát tâm phấn chấn tu hành ư? 

* Có tám điều cốt yếu, người tu tịnh nghiệp nên ghi nhớ:  

Vì sự sanh tử, phát lòng Bồ Ðề, đây là đường lối chung của người học đạo. 

Dùng  tín  nguyện  sâu,  trì  danh  hiệu  Phật,  đây  là  chánh  tông  của  môn  Tịnh 

Độ. 

Lấy sự nhiếp tâm chuyên chú mà niệm, làm phương tiện dụng công. 

Lấy sự chiết phục phiền não hiện hạnh làm việc yếu tu tâm. 

Lấy sự giữ chắc bốn trọng giới làm căn bản vào đạo. 

Dùng các thứ khổ hạnh làm trợ duyên tu hành. 

Lấy nhất tâm bất loạn làm chỗ qui tức của môn Tịnh Độ. 

Lấy các điềm lành làm chứng nghiệm cho sự vãng sanh. 

---o0o--- 

Ngộ Khai Đại Sư 

(Đại  sư  họ  Trương,  tự  Hoát  Nhiên,  người  ở  Tô Châu,  xuất  gia  tu  hành  nơi 

chùa Tường Phong. Sau khi ngộ được tam tông, ngài mở pháp hóa nơi chùa 

Hiển Thân, thuộc miền Kinh Nam. Kế đó, đại sự lui về ở ẩn, trải qua các tự 

viện:  Vân  Gian,  Luyện  Xuyên,  rồi  sau  lại  về  am  Bảo  Tạng  chuyên  tu  tịnh 

nghiệp. Ngài có trứ tác mấy bộ: Niệm Phật Bách Vấn, Tịnh Nghiệp Tri Tấn, 

Niệm  Phật  Cảnh  Sách,  Tịnh  Nghiệp  Sơ  Học  Tu  Tri  và  Cố  Ðạo  Tình.  Năm 

Đạo Quang thứ 10 đời  nhà Thanh,  ngài cảm  bịnh, khuyên  nhắc  và cho  hay 

qua cuối Thu mình sẽ về Tây. Quả nhiên, trước tiết Lập Ðông hai ngày, Ðại 

Sư hướng về Tây niệm Phật mà hóa). 

Đại Sư nói: - Mở mắt niệm Phật, tâm dễ tán động, nên nhắm mắt  mà niệm. 

Trước  khi  niệm  phải  ngồi  yên  giây  phút,  buông  bỏ  tất  cả,  để  lòng  rỗng 

không,  rồi  từ  từ  tuyên  hiệu  Phật,  vừa  niệm  vừa  nghe,  vừa  nghe  vừa  niệm, 

mật  niệm  nối  nhau,  hành  trì  lâu  tâm  phát  ra,  mỗi  câu  tha  thiết  nhớ  mong 

Tịnh  Độ. Có phương pháp  hệ  niệm  là  khi  không  niệm Phật, đem tâm  niệm 

mình  buộc  để  trên  thân  đức  A  Di  Đà  Phật.  Làm  như  thế,  tâm  được  thanh 

tịnh, không lay động, chính là chỗ dụng công đắc lực. 

Hỏi: Tạp niệm từ đâu sanh? Đáp: Tâm ta chỉ có một niệm, niệm Phật tức là 

nó  mà  tạp  niệm  cũng  là  nó.  Chỉ  nhân  ta  niệm  Phật  chưa  tinh  chuyên,  nên 

niệm trần còn vơ vẩn thế thôi. 

Hỏi: Làm sao trừ được tạp niệm kia? 

Đáp: Không cần phải trừ, chỉ đem tâm niệm hoàn toàn để trên hiệu Phật, tạp 

niệm liền mất. 

Hỏi: Nhưng rủi tinh lực yếu kém, suy mỏi, không thể khiến cho nó tiêu mất, 

mới làm sao? 

Đáp: Người đạo đức chưa thuần, nên tán loạn nhiều, phải cố thâu nhiếp sáu 

căn lần lần sẽ được thanh tịnh. Nếu chưa làm được như thế thì mở mắt nhìn 

chăm chú tượng Phật mà niệm, tạp niệm sẽ tiêu. 

Hỏi: Cách ấy cũng hay, nhưng sợ e lần hồi mỏi mệt, tạp niệm lại nổi lên làm 

sao? 

Đáp: Trong tâm mờ tối, nên bị ngoại cảnh kéo lôi, niệm Phật không đắc lực, 

thậm  chí  vọng  niệm  dày  đặc  không  tan.  Nhưng  đừng  vội  vàng  nóng  nảy, 

phải  lóng  định  tâm  tư,  niệm  chậm  rãi,  hiệu  Phật  ra  từ  nơi  tâm,  phát  thành 

tiếng nơi miệng, rồi lại vào nơi tai; tâm nghĩ, miệng niệm, tai nghe, cứ tuần 

hoàn như thế, tạp niệm sẽ dứt. 

Hỏi: Phương pháp này rất hay, chỉ e người căn tánh quá tối, không làm được 

lại phải thế nào? 

Đáp: Nên đem sáu chữ Nam Mô A Di Đà Phật mà niệm. Khi niệm nghi nhớ 

rành rẽ tiếng thứ nhất  là Nam, tiếng thứ  nhì  là Mô,  như thế cứ  đủ sáu chữ, 

liên hoàn không dứt, thì vọng niệm không còn chỗ xuất sanh. 

---o0o--- 

Diệu Không Đại Sư 

(Đại  sư  họ  Trịnh,  người  ở  Giang  Đô,  lúc  thiếu  thời  ngài  học  Nho,  thường 

đồng với Quán Như Pháp Sư, Dương Như Sơn, Hứa Vân Hư… thương nghị 

khắc Ðại Tạng Kinh. Kế đó Ngài xuất gia, tự hiệu là Khắc Kinh Tăng. Trong 

15  năm,  Ðại  Sư đã  khắc  hơn  ba  ngàn  quyển.  Sau  khi  ngài  tịch  ba  năm,  bộ 

kinh Đại Bát Nhã mới hoàn thành. Đại sư giữ giới tinh nghiêm, quá giờ ngọ 

không ăn, thuở sanh bình trứ thuật rất nhiều, sau hợp lại thành pho: Lâu Các 

Tòng  Thơ.  Trong  ấy  phần  nhiều  là  những  sách  xiển  dương  tông  Tịnh  Độ. 

Ngài  cảm  hóa  rất  đông,  đa  số  là  kẻ  trọng  vọng  như  ông  Tưởng  Nguyện 

Lượng  v.v... Nhà Thanh  năm Quang Chữ thứ 6, Ðại Sư niệm  Phật  mà tịch, 

hưởng 55 tuổi). 

Đại Sư nói: - Phép quán không dễ thành tựu, giới luật cũng chưa dễ giữ tròn, 

tu phước chẳng phải hôm sớm có thể thành công, sự diệu ngộ chẳng phải kẻ 

độn căn có thể làm được. Còn đại nguyện bền chắc lại càng ít có người! Nếu 

không do nơi chỗ chân thật trì danh tìm nẻo thoát ly, tất phải chìm trong biển 

khổ,  hằng  chịu  luân  hồi,  ngàn  Phật  dù  từ  bi  cũng  khó  cứu  độ!  Huống  chi, 

phép trì danh nhiếp cả ba căn, không có phương tiện nào hay hơn đây nữa! 

Người niệm Phật thì không được nói chuyện tạp hoặc nghĩ ngợi bông lông. 

Nếu lỡ có phạm, phải suy xét: ta là người niệm Phật, không nên như thế, rồi 

niệm Phật vài tiếng để tự cảnh tỉnh mà đánh tan điều ấy. 

Phép  "tùy  thuận  trì  danh"  là  khi  hôn  trầm  thì  đi  kinh  hành,  lúc  tán  loạn  thì 

trở lại ngồi, hoặc đứng, hoặc nằm, đều tùy tiện mà trì niệm, làm sao cho câu 

niệm Phật đừng xa lìa. Đây là yếu thuật để hàng phục tâm ma. 

Khi  gặp  cảnh  thuận,  nghịch,  khổ,  vui,  thị,  phi,  đắc,  thất,  dơ,  sạch,  tất  cả 

trường  hợp, cần phải  giữ  một câu  niệm  Phật cho chắc. Nếu không  như thế, 

tất bị cảnh duyên, hiệu Phật liền gián đoạn, há chẳng phải đáng tiếc lắm ư? 

* Khi đối trước tượng Phật, phải xem tượng ấy cũng như Phật thiệt, mắt nhìn 

tâm  niệm,  cung  kính  chí  thành.  Lúc  không  ở  trước  tượng  cũng  nên  thành 

kính  như  lúc  đối  trước  Phật  tượng.  Niệm  Phật  như  thế  rất  dễ  cảm  thông, 

nghiệp ác cũng mau tiêu diệt. 

Tất  cả  người  khổ  trong  đời,  vì  thân  tâm  không  được  rỗi  rảnh,  nên  khó  tu 

hành. Nay ta có phần an nhàn, lại được nghe pháp môn Niệm Phật, vậy phải 

cố  gắng  nhiếp  tâm,  mới  không  uổng  ngàn  vàng  tấc  bóng!  Nếu  tu  hành  lôi 

thôi tất khó có kết quả, như thế là phụ rẫy bốn ân, luống qua ngày tháng, một 

mai vô thường chợt đến, lấy gì mà chống đối ư? 

Người  tu  nếu  vị quả khổ, tất  đời trước  hoặc đời  nay  đã  gây  nhân  xấu. Cho 

nên chịu một phần khổ tức là trả một phần ác của mình. Vậy không nên oán 

trách  trời  người  sao  bất  công,  buồn  thời  vận  sao  điên  đảo,  mà  chỉ  hổ  thẹn 

mình không sớm tỉnh ngộ tu hành thôi. Mỗi khi nghĩ đến điều ấy, vừa kinh 

sợ  cho  ác  báo,  vừa  thương  cảm  cho  phận  mình,  mỗi  câu  niệm  Phật  đều  từ 

nơi gan tủy phát ra, như thế mới là chơn cảnh niệm Phật. 

Trước cảnh ngang trái khổ đau mà không bi thương thì chẳng phải nhân tình, 

song nếu chỉ luống bi thương, há lại là người rõ thông Phật tánh? Cho nên đã 

bi thương thì phải tìm phương thoát khổ, nghĩ chước cứu độ mình và tất cả 

chúng sanh, như thế mới không đến nỗi vô ích. Nên biết sở dĩ Phật được gọi 

là đấng đại bi  vì Ngài có đủ  hùng  lực, trí huệ, cứu chúng sanh đau khổ. Ta 

dùng bi tâm mà niệm Phật, cầu lòng bi của Phật cứu khổ cho ta, sự trì niệm 

như thế khẩn thiết biết dường bao! 

Khi niệm Phật đã thuần thục, thì trong sáu trần chỉ có thinh trần, năng dụng 

của  sáu  căn  đều  gởi  nơi  nhĩ  căn,  không  còn  biết  thân  mình  đang  vi  nhiễu, 

lưỡi mình đang uốn động, ý có phân biệt hay không, mũi thở ra hay vào, mắt 

mình nhắm hay mở. Khi ấy sự viên thông của đức Quán Âm, Thế Chí chính 

là  một,  căn  tức  là  trần,  trần  tức  là  căn,  căn  trần  tức  là  thức,  mười  tám  giới 

dung  hợp  thành  một  giới.  Khi  làm  xong  một  việc,  vừa  nói  xong  một  lời, 

chưa  khởi  tâm  niệm  Phật,  mà  một  câu  hồng  danh  cuồn  cuộn  tuôn  ra,  đó  là 

triệu chứng tam muội dễ thành tựu vậy. 

Tu tịnh nghiệp, cảnh cô tịch chừng nào hay chừng nấy, tiếng niệm cao thấp 

mau chậm tùy nghi, làm sao cho hợp thành một phiến. Nên biết khi ấy thân 

tuy đơn chiếc mà tâm chẳng lẻ loi, vì tâm của chư Phật cùng đức Di Đà chưa 

từng tạm rời ta, ta khởi niệm thì Phật biết, mở miệng thì Phật nghe, lo gì sự 

cô tịch? 

Bịnh  là  cái  bước  đến  sự  chết,  chết  là  cửa  ải  đưa  đến  cảnh  tịnh  uế  thánh 

phàm. Trong khi bịnh, phải tưởng là mình sắp chết, chuyên niệm hiệu Phật, 

quyết đợi  lúc  mạng chung,  như thế sẽ có  quang  minh tiếp dẫn  mà  toại bổn 

nguyện  vãng  sanh  của  mình.  Nếu  trong  lúc  ấy  tạm  đình  câu  niệm  Phật,  thì 

tâm luyến ái, buồn rầu, sợ hãi, tất cả tạp niệm đều hiện ra, như thế làm sao 

vượt qua nẻo sanh tử? Thế nên lúc bịnh nguy phải ghi nhớ bốn chữ A Di Đà 

Phật nơi tâm chớ quên, và những kẻ xung quanh cũng phải niệm bốn chữ ấy 

để  thường  thường  nhắc  nhở  người  bịnh.  Nên  biết  trăm  kiếp  ngàn  đời,  siêu 

hay đọa, toàn do ở một niệm trong khi ấy. Tại sao thế? Vì sáu nẻo luân hồi 

đều do một niệm làm chủ. Nếu  một niệm chuyên chú nơi Phật, thì hình tuy 

hoại  mà  thần  không  hoại,  liền  nương  theo  đó  mà  vãng  sanh.  Hỡi  người  tu 

tịnh nghiệp! Nên nhớ bốn chữ A Di Đà Phật nơi lòng đừng quên! 

---o0o--- 

Ấn Quang Đại Sư 

(Đại Sư là vị tổ thứ mười ba trong Liên Tông, họ Triệu, người ở Cấp Dương, 

suốt thông tông giáo, chuyên tu tịnh nghiệp, từng trải ở các non Chung Nam, 

Hồng Loa, Phổ Đà. Năm Dân Quốc thứ 19, ngài đến đất Ngô, sáng lập Linh 

Nham  Tịnh  Tông  Ðạo  Tràng,  khuyên  người  lấy  luân  thường  nhân  quả  làm 

cơ sở, niệm Phật sanh  Tây  làm chỗ quy túc. Đại Sư ấn tặng sách Phật  năm 

trăm  muôn  bộ,  tượng  Phật  hơn  trăm  muôn  bức.  Mùa  đông  năm  Dân  Quốc 

thứ  29,  ngài  niệm  Phật  tọa  hóa  ở  Linh  Nham  đạo  tràng.  Khi  trà  tỳ,  32  cái 

răng còn  nguyên, được  xá  lợi  ngũ sắc  vài  ngàn  hột. Đại  Sư hưởng tuổi đời 

80,  tăng  lạp  60,  trứ  thuật  trăm  muôn  lời,  đệ  tử  hơn  hai  mươi  muôn,  phần 

nhiều là bậc hiền triết và người có danh vọng trong Quốc Dân Ðảng). 

Đại  Sư  nói: -Pháp  môn Tịnh Độ do  Phật  Thích Ca, Di Đà kiến  lập,  Bồ  Tát 

Văn Thù, Phổ Hiền chỉ quy, đức Mã Minh, Long Thọ hoằng dương, và các 

Tổ:  Huệ  Viễn,  Thiên  Thai,  Thanh  Lương,  Vĩnh  Minh,  Liên  Trì,  Ngẫu  Ích 

xướng đạo để khuyên khắp thánh, phàm, ngu, trí, đồng tu hành vậy. 

Đã tu tịnh nghiệp, phải giữ luân thường, làm hết bổn phận, dứt niệm tà, gìn 

lòng thành kính, trừ bỏ các điều ác, vâng làm những việc lành, đừng giết hại, 

gắng  ăn  chay,  thương  tiếc  hộ  trì  mạng  sống  loài  vật,  tín  nguyện  niệm  Phật 

cầu  sanh  Tây  Phương.  Bên  trong  phải  vì  ông  bà,  cha  mẹ,  anh  em,  chị  em, 

bên ngoài vì thân thích, bạn bè, xóm giềng, làng nước, đem pháp môn Tịnh 

Độ này mà phụng khuyến, chẳng luận người có tin làm cùng không, chỉ hết 

sức mình khiến cho mọi người đều biết pháp mầu nhiệm này mà thôi. 

Người  niệm  Phật  nếu  tấm  lòng  chân  thiết,  tự  có  thể  nhờ  từ  lực  của  Phật, 

khiến cho khỏi tai nạn đao binh nước lửa. Dù có bị túc nghiệp sâu dày, hoặc 

trường hợp chuyển quả nặng địa ngục thành ra quả báo nhẹ đời nay mà ngẫu 

nhiên  bị  tai  nạn  ấy,  nếu  lúc  bình  nhật  có  lòng  tín  nguyện  chân  thiết,  quyết 

định lúc bấy giờ sẽ được nhờ Phật tiếp dẫn. 

Đã tin sâu, nguyện thiết, phải tu chánh hạnh niệm Phật. Sự tu trì đây đều tùy 

theo  thân  phận  của  mình  mà  lập,  không  nên  chấp  định  theo  một  pháp  thức 

nào. Như người không việc chi hệ lụy, nên từ mai đến chiều, chiều lại mai, 

lúc  đi,  đứng,  nằm,  ngồi,  nói,  nín,  động,  tịnh,  khi  ăn  cơm  mặc  áo  cùng  đại 

tiểu tiện, tất cả thời, tất cả chỗ đều giữ một câu hồng danh không rời nơi tâm 

miệng. Nếu khi thân  mình sạch sẽ, y phục chỉnh tề, chỗ nơi thanh khiết, thì 

niệm thầm hay ra tiếng đều được. Như lúc ngủ nghỉ, lõa lồ, tắm gội, đại tiểu 

tiện,  hoặc ở chỗ không sạch chỉ được  niệm thầm, không  nên ra tiếng,  niệm 

thầm công đức  vẫn đồng, nếu  ra tiếng thì  có lỗi không cung kính. Chớ cho 

rằng những lúc ấy không nên niệm, chỉ e niệm không được mà thôi. Lại khi 

nằm  nếu  niệm  ra  tiếng,  chẳng  những  không  cung  kính,  mà  còn  bị  tổn  hơi, 

phải biết điều này. 

Muốn  cho  tâm  không  luyến  việc  ngoài,  chuyên  niệm  Phật  được  quy  nhất, 

cũng  không có phương  pháp chi kỳ  lạ, chỉ đừng quên cái chết rình rập bên 

mình, không biết xảy ra lúc nào. 

Phải  nghĩ  rằng:  ta từ  trước đến  nay tạo  ra vô  lượng  vô biên  nghiệp ác,  như 

trong kinh  nói:  "Giả sử  nghiệp ác kia có  hình  tướng thì khắp  mười phương 

hư không  cũng  chẳng  dung  chứa  hết",  duyên  đâu  may  mắn,  nay  được  thân 

người  lại  nghe  Phật  pháp,  nếu  không  một  lòng  chuyên  niệm  Phật  cầu  sanh 

Tây Phương, khi cái chết đến thình  lình, chắc chắn phải bị đọa  vào ác đạo. 

Chừng ấy nếu vào địa ngục thì bị non đao, rừng kiếm, lò lửa, vạc dầu, một 

ngày  đêm  sống  chết  đến  vạn  lần,  sự  khổ  cùng  cực  không  thể  diễn  tả.  Nếu 

đọa  vào  ngạ quỷ thì thân  hình  xấu  xa,  hôi hám,  bụng  lớn  như cái trống, cổ 

họng nhỏ như cây kim, thấy cơm nước thì những vật ấy đều hóa thành than 

lửa, chịu đói khát, lăn lộn khóc la trong vô lượng kiếp. Nếu đọa vào súc sanh 

thì  hoặc  bị  chở  kéo  nặng  nề,  hoặc  bị  người  giết  ăn  thịt,  hoặc  bị  nạn  loài 

mạnh ăn nuốt loài yếu, kinh khủng chẳng lúc nào yên. Chịu khổ như thế có 

khi vô lượng chư Phật ra đời mà vẫn còn xoay vần trong ác đạo, không được 

thoát  ly.  Nghĩ  đến  thân  người  mong  manh,  cái  chết  bất  kỳ,  nghĩ  mình  đời 

trước này đã tạo ra vô lượng nghiệp ác, nghĩ đến sự khổ tam đồ mà tỉnh ngộ 

sợ  hãi,  tất  không  còn  tham  luyến  cảnh  huyễn  bên  ngoài,  niệm  Phật  được 

chuyên nhất. 

Khi niệm Phật, cần phải chí thành, hoặc có lúc trong tâm khởi ra bi cảm, đó 

là tướng căn lành phát hiện. Nhưng phải đề phòng đừng nên thường thường 

như thế, chẳng vậy thì bị loài ma bi thương nhập vào. Phàm gặp việc chi vừa 

ý cũng đừng quá vui mừng, vui mừng quá tất bị loài ma hoan hỉ ám nhập. 

Khi  niệm  Phật,  mi  mắt  nên  sụp  xuống,  đừng  nên  quá  dùng  tinh  thần,  nếu 

dùng tinh thần quá, hỏa khí sẽ bốc lên, làm cho nhức đầu choáng váng, hoặc 

mang các chứng bịnh: lên máu, đầu tê rần ngứa nhức, máu bầm tụ trên đỉnh 

đầu.  Vậy  phải  điều  đình  cho  vừa  chừng.  Nếu  thấy  đầu  óc  nặng  nề  nóng 

bừng,  phải  trấn  định  tinh  thần,  lắng  tai  nghe  mà  niệm,  hoặc  chú  tưởng  nơi 

lòng bàn chân thì hỏa khí sẽ hạ xuống. 

Bịnh cùng ma phá, đều do túc nghiệp gây ra. Ngươi nên chí thành khẩn thiết 

niệm  Phật,  thì  bịnh  tự an  lành,  ma  tự  xa  lánh.  Nếu  lòng  không  thành  khẩn 

mà còn khởi ra niệm tà dâm bất chánh, thì tâm ngươi toàn thể đã sa vào nơi 

tối tăm, làm sao khỏi chiêu cảm loài ma đến khuấy rối. Từ nay sau mỗi thời 

khóa, người nên hồi hướng cầu nguyện cho oan gia đời trước, khiến bọn kia 

nhờ công đức niệm Phật của người mà được thoát khổ, sanh về cõi lành. 

Người niệm Phật nếu dụng công siêng năng tinh tấn, thì niệm sẽ thuần thục 

quy nhất, được cảm thông với Phật, tự có thể thấy cảnh lành, dù không thấy 

cũng không ngại. Nếu bỏ sự chuyên dụng công mà vội gấp muốn được nhất 

tâm, được tương ưng, được thấy cảnh lành, thì vọng tưởng rối ren, tâm niệm 

cầu mong cố kết nơi lòng, đây là chứng bịnh lớn lao nguy hiểm của người tu 

hành. Nhế thế lâu ngày, những oan gia đời trước nương theo vọng tưởng của 

hành  nhơn,  hóa  làm  thân  Phật,  hoa  sen,  hoặc  có  cảnh  tốt  lạ,  để  mong  báo 

oán.  Lúc ấy  tự  mình  đã không có chánh kiến, toàn thể  là khí phần của  ma, 

một khi thấy cảnh ấy tất sanh lòng hoan hỷ, ma nương theo đấy mà vào tâm 

phủ làm cho hành nhân điên cuồng, dù có Phật sống cũng không cứu được. 

Người niệm Phật không phải chỉ tu theo sự tướng bên ngoài, mà cần phải để 

ý trừ phiền não cùng tập nghiệp lầm lỗi xấu xa. Nếu phiền não bớt một phần 

thì công phu  niệm  Phật tăng  một phần,  trái  lại, để  phiền  não tăng, tất công 

hạnh phải lui kém. Cho nên có người càng tu hành lại càng đổ nghiệp là bởi 

lý do trên đây như thế lâu ngày nghiệp sẽ tiêu. Từ rày về sau, nơi tâm niệm 

hành vi, ngươi phải giữ cho hiền hòa thuần hậu, mới được phước lành. Nếu 

chẳng thế, lại gia thêm tánh gian, xảo, khắc, hiểm, thì cũng như chót núi đá 

trơ vơ, mưa bao nhiêu cũng không đọng lại chút nào, dù loại cây cỏ chi cũng 

không sanh trưởng nổi. 

Giữ  một  câu  A  Di  Đà  Phật  nhặt  niệm  nối  nhau,  thường  nhớ,  thường  niệm. 

Khi những tâm tham lam, bỏn sẻn, hờn giận, dâm dục, háo thắng, kiêu mạn, 

thoạt nổi lên, phải nghĩ: "Ta là người niệm Phật, cầu giải thoát không nên có 

tâm niệm như vậy”, nghĩ rồi liền trừ diệt đi. Như thế, lâu lâu những niệm lao 

thần tổn thân đều không có đâu mà khởi, sẽ được công đức không nghĩ bàn 

của Phật gia trì nơi thân tâm  mình, dám đảm bảo trong mười ngày thấy đại 

hiệu. Nếu tu hành lôi thôi gián đoạn liền muốn được hiệu nghiệm, đó là khi 

mình, khi người, tuy cũng có công đức, nhưng muốn do đó mà lành bịnh, thì 

quyết không thể được. 

Làm việc chi cũng phải lấy lòng thành làm gốc, tu hành nếu không dùng tâm 

chí thành, làm sao được sự lợi ích lành bịnh dứt khổ? 

Nếu  tu  tịnh  nghiệp,  nếu  có  mảy  may  công  đức  lành,  đều  đem  hồi  hướng 

vãng  sanh.  Như  thế  thì  tất  cả  hành  môn  đều  là  trợ  hạnh  của  Tịnh  Độ.  Lại 

phải phát  lòng Bồ Ðề, thề  độ  muôn  loài, đem công đức  mình  tu  hồi  hướng 

cho bốn ân ba cõi cùng chúng sanh trong  pháp  giới.  Làm  như thế,  như đèn 

thêm dầu, như mạ được mưa, đã kết pháp duyên sâu cùng tất cả chúng sanh, 

lại mau thành tựu thắng hạnh đại thừa của mình. Nếu chẳng hiểu nghĩa này, 

tất thành ra chỗ thấy cạn hẹp tư lợi của hàng phàm phu và nhị thừa, tu hạnh 

màu, cảm quả rất thấp kém. 

Có  một  bí  quyết,  khẩn  thiết  bảo  nhau:  "Hết  lòng  thành  kính,"  nhiệm  mầu 

nhiệu mầu! 

Phụ:  Khi  làm  việc lành chi, dù nhỏ nhặt, cũng  nên chắp tay đối trước Phật, 

hoặc hướng về Tây, đọc bài kệ hồi hướng vắn tắt này. 

Nguyện đem công đức này  

Cầu bốn ân, ba cõi, 

Con cùng với chúng sanh  

Đồng sanh về Cực Lạc. 

Hoằng Nhất Đại Sư  

(Đại sư họ Lý, húy Diễn Âm, tự Thúc Đồng, từng sang Nhật học về chuyên 

khoa  mỹ  thuật  và  làm  giáo  sư  nhiều  học  hiệu  trong  nước  Trung  Hoa.  Năm 

dân  quốc  thứ  7,  ngài  xuất  gia  nơi  chùa  Đại  Từ tại  Hàng  Châu,  sau  thọ  đại 

giới ở chùa  Linh  Ẩn. Đại Sư cảm thấy  Luật học suy  vi,  mới phát tâm chấn 

chỉnh. Nhân đó, ngài vân du qua vùng Mân, Triết, chuyên về giảng thuật, có 

trứ tác bộ "Nam Sơn Luật Uyển Tòng Thơ" lưu hành ở đời. Ngài chuyên tu 

tịnh nghiệp, rất mến phục Ấn công ở Linh Nham, hằng lấy việc "sống hoằng 

truyền giới luật, chết vãng sanh Tây Phương" làm chí nguyện. Mùa Thu năm 

Dân quốc thứ 31, Ðại Sư ở Ôn Lăng, dự biết lâm chung, niệm Phật mà tịch, 

hưởng  64  tuổi  đời,  24  tăng  lạp.  Sau  khi  thiêu  hóa,  được  xá  lợi  hơn  1.800 

hột). 

*  Đại sư dạy: - Cổ thi  nói: "Ta thấy  người khác chết.  Trong  lòng  nóng  xót 

xa. Chẳng phải xót kẻ mất. Vì sẽ đến phiên ta". Vậy việc lớn rốt sau của đời 

người, đâu tạm quên trong giây phút ư! 

* Khi bịnh nặng, phải buông bỏ tất cả việc nhà cho đến thân tâm của mình, 

chuyên  nhất  niệm  Phật,  một  lòng  mong  cầu  vãng  sanh  Tây  phương.  Làm 

như  thế,  nếu  thọ  mạng  đã  hết,  quyết  định  được  vãng  sanh.  Như  thọ  mạng 

chưa  dứt,  tuy  cầu  vãng  sanh  mà  trở  lại  mau  lành  bịnh,  do  vì  lòng  mình 

chuyên  thành,  nên  có  thể  diệt  trừ  nghiệp  ác  đời  trước.  Trái  lại,  nếu  chẳng 

buông bỏ muôn duyên, chuyên nhất niệm Phật, như thọ mạng đã hết, quyết 

định  không  thể  không  vãng  sanh,  vì  mình  chỉ  chuyên  cầu  lành  bịnh  chớ 

không  cầu  vãng  sanh,  nên  không  do  đâu  được  về  Cực  Lạc.  Nếu  như  thọ 

mạng đã dứt, chẳng  những  không được  mau thuyên  giảm,  mà bịnh  lại tăng 

thêm, vì mình nhân cầu lành bịnh vọng sanh lòng lo lắng sợ hãi vậy  

*  Khi bịnh chưa  nặng, cũng  nên  uống thuốc, nhưng  vẫn phải  tinh  tấn  niệm 

Phật, chớ tưởng nghĩ rằng: uống thuốc rồi bịnh sẽ lành. Lúc bịnh đã nặng, có 

thể không cần dùng thuốc. Khi ta bịnh  nằm ở thạch thất, có kẻ khuyên  nên 

rước thầy hốt thuốc, liền từ tạ mà nói kệ rằng:  

"A Di Đà Phật. Vô thượng y vương. Bỏ đây không cầu. Ấy là si cuồng! Một 

câu niệm Phật. Là thuốc Dà Ðà. Bỏ đây không uống. Lầm to lắm mà!". 

Nhân  vì  bình  nhật  ta  đã  tin  pháp  môn  Niệm  Phật,  thường  giảng  nói  cặn  kẽ 

cho mọi người nghe. Nay chính mình bị bịnh lại bỏ đây cầu thuốc sao? 

*  Nếu  mình  bịnh  trở  nặng,  đau  khổ  quá  lắm,  rất  không  nên  kinh  hoàng,  vì 

cơn bịnh khổ này do bởi túc nghiệp, hoặc nhân ta tu hành nên chuyển nghiệp 

báo  của  ác  đạo  thành  ra  quả  nhẹ  bịnh  khổ,  để  trả  xong  tất  rồi  mới  sanh  về 

Tây phương. 

* Khi bịnh nặng, những y phục vật dụng của mình, nên đem thí cho kẻ khác, 

hoặc y theo phẩm "Như Lai Tán Thán" trong kinh Địa Tạng, đem vật liệu ấy 

cúng dường kinh tượng lại càng hay. 

*  Lúc  bịnh  nhân  đau  nhiều,  như  thần  thức  còn  thanh  tĩnh,  người  nhà  nên 

thỉnh bậc thiện tri thức đến thuyết pháp. Vị thiện tri thức phải hết sức an ủi, 

đem việc lành, công tu của bịnh nhân kể rõ ra và khen ngợi, khiến cho người 

bịnh  sanh  lòng  vui  mừng  không  còn  nghi  ngại,  tự  biết  khi  mình  chết  sẽ 

nương nơi nghiệp lành ấy sanh về Tây Phương. 

*  Khi  bịnh  nhân  sắp  chết,  người  thân  cận  không  được  hỏi  han  về  di  chúc, 

cũng được nói chuyện tạp vô ích, khiến cho người bịnh động tâm niệm tình 

ái, quyến luyến thế gian, có ngại cho sự vãng sanh. Nếu muốn để di chúc, thì 

trong lúc còn mạnh khỏe làm di ngôn trước giao cho người cất giữ. 

*  Lúc  bịnh  nhân  gần  qua  đời,  tự  họ  muốn  tắm  gội  thay  y  phục,  thì  có  thể 

thuận theo,  nhưng  nhẹ  nhàng cẩn thận  mà làm. Như họ không chịu,  hoặc á 

khẩu không nói được thì không nên miễn cưỡng mà làm. Bởi người sắp chết 

thường thường thân thể đau nhức, nếu ép khuyên dời động, tắm rửa, thay  y 

phục, thì bịnh  nhân càng đau đớn thêm  nhiều. Ở đời có  người tu hành phát 

nguyện  cầu  về  Cực  Lạc,  nhưng  khi  lâm  chung  vì  bị  quyến  thuộc  di  động 

nhiễu loạn, phá hoại chánh niệm, nên không được vãng sanh, việc này xả ra 

rất  nhiều.  Lại  có  kẻ  mạng  chung  có  thể  được  sanh  về  cõi  lành,  nhưng  bị 

người khác không biết, xúc chạm làm cho đau đớn, nên sanh lòng giận tức, 

do  đó  phải  bị  đọa  vào  đường  ác.  Như  vua  A  Xà  Thế,  tu  nhiều  phước  lành, 

khi lâm chung nhân bị người hầu cận ngủ gục làm rớt cây quạt trên mặt nên 

giận, chết đọa làm rắn mãng xà. Gương này há không nên răn sợ ư! 

*  Khi  lâm  chung,  hoặc  ngồi  hoặc  nằm,  đều  tùy  tiện  chớ  nên  gắng  gượng. 

Nếu  cảm  thấy  khí  lực  suy  nhược  chỉ  có  thể  nằm,  mà  muốn  xem  cho  ra  vẻ, 

gắng  gượng  ngồi  dậy  là  điều  nguy  hại  không  nên.  Hoặc  theo  lẽ  phải  nằm 

nghiêng bên mặt, hướng về Tây, nhưng vì thân thể đau nhức phải nằm ngửa, 

hay  nằm  nghiêng bên  trái,  hướng  về Đông, cũng cứ để tự nhiên không  nên 

gắng  gượng.  Đây  là  chính  bịnh  nhân  phải  hiểu  như  thế  mà  tự  xử  sự.  Còn 

người thân thuộc cũng phải hiểu lẽ này, chẳng nên cầu danh bắt người bịnh 

nằm nghiêng bên mặt hướng về Tây, hay đỡ dậy mặc áo tràng, sửa ngồi kiết 

dà. Đâu biết rằng chỉ vì cầu chút hư danh mà khiến cho người chết phải đọa 

tam đồ, chịu vô lượng sự khổ. 

*  Khi  đại  chúng  trợ  niệm,  nên  thỉnh  tượng  Di  Đà  tiếp  dẫn  để  trước  bịnh 

nhân, khiến cho họ trông thấy. 

* Người trợ  niệm, không  luận  nhiều  ít,  nếu  được  nhiều,  nên  luân  phiên  mà 

niệm,  khiến  cho  tiếng  Phật  không  gián  đoạn.  Muốn  niệm  bốn  chữ  hay  sáu 

chữ, hoặc niệm mau niệm chậm, phải hỏi trước bịnh nhân. Lại phải tùy chỗ 

tập  quán  ưa  thích  thuở  bình  nhật  của  bịnh  nhân  mà  niệm,  khiến  cho  họ  có 

thể  niệm thầm theo. Thường  thấy kẻ trợ  niệm  không  vì  người sắp chết, chỉ 

niệm theo ý  mình. Như thế đã trái chỗ tập quán ưa thích của bịnh  nhân,  họ 

làm sao niệm thầm theo được? Nguyện những người trợ niệm đặc biệt lưu ý 

đến điều này! Nếu mình phá chánh niệm của kẻ khác tức là có tội, đến phiên 

mình lâm chung cũng bị quả báo gặp kẻ khác phá hoại mà không được vãng 

sanh! 

*  Thông  thường,  người  trợ  niệm  hay  đánh  khánh  hoặc  đánh  mõ  nhỏ.  Theo 

kinh nghiệm, kẻ mang bịnh, thần kinh suy nhược, rất sợ nghe tiếng khánh và 

mõ nhỏ, vì âm thanh của những thứ này chát chúa, đinh tai, kích thích thần 

kinh khiến cho  họ  tâm thần  không an.  Theo thiển  ý, chỉ  nên  niệm suông  là 

thỏa đáng hơn hết. Hoặc nếu có, thì chỉ đánh thứ chuông, khánh hay mõ lớn, 

mấy món này âm thanh hùng tráng, khiến cho người bịnh sanh niệm nghiêm 

kính,  thiệt  hơn  đánh  khánh  và  mõ  nhỏ  nhiều.  Thứ  mõ  âm  thanh  đục  cũng 

không  nên đánh, vì  làm cho bịnh  nhân tâm thần  hôn trược. Nhưng sở thích 

của mỗi người không đồng, tốt hơn là nên hỏi trước bịnh nhân. Nếu có chỗ 

nào không hợp, phải tùy cơ cải biến, chớ nên cố chấp. 

* Người  mới tắt  hơi, điều thiết  yếu  là không  nên  vội di động,  hoặc kẻ chết 

thân mình dính chất dơ cũng không nên gấp lau rửa, phải đợi qua tám tiếng 

đồng  hồ  mới  được  tắm  rửa  thay  y  phục.  Trước  và  sau  khi  chết,  người  nhà 

không  được  khóc  lóc,  khóc  là  vô  ích  mà  lại  có  hại  vì  làm  cho  kẻ  mạng 

chung,  sanh  niệm  quyến  luyến,  không  được  giải  thoát,  chỉ  nên  gắng  sức 

niệm  Phật  là  thật  ích  cho  vong  nhân.  Nếu  muốn  khóc  lóc  phải  đợi  tám  giờ 

sau. Tại sao thế? Vì bịnh nhân tuy tắt hơi, nhưng thức A Lại Da còn chưa đi. 

Nếu khi ấy  lay động, tắm  rửa, thay  y phục, hoặc kêu khóc  họ  vẫn còn cảm 

giác đau đớn, hoặc sanh buồn giận, thương bi mà phải xa đọa. Điều này rất 

quan hệ, rất cần yếu, nên để ý ghi nhớ kỹ. 

* Cái thuyết thăm dò hơi nóng để nghiệm xem sanh về đâu tuy có chứng cớ, 

nhưng  cũng  không  nên  cố  chấp.  Nếu  bịnh  nhân  bình  thời  tín  nguyện  chân 

thiết, khi lâm chung chánh niệm rõ ràng, có thể chứng nghiệm là vãng sanh. 

Nhiều kẻ không kỹ, cứ mải thăm dò, rời chỗ này chỗ kia làm động niệm kẻ 

mạng chung, cũng có hại lớn lắm. Sau khi bịnh nhân tắt hơi, trợ niệm xong, 

phải  đóng  cửa  phòng  lại  canh  chừng  cho  kỹ,  kẻo  loài  mèo,  hoặc  kẻ  không 

am  hiểu  đổ  xô  vào  xúc chạm,  đợi qua tám  giờ sau sẽ tắm rửa  thay  y phục. 

Trong vòng tám giờ, nếu có người ở gần bên niệm Phật luôn là điều rất tốt, 

ngoài ra cấm tuyệt không nên làm điều chi khác. Xin nhắc lại, trong khoảng 

thời gian này, người chết vẫn còn cảm giác! 

* Sau tám giờ, nếu tay chân người chết đã cứng không thể chuyển động, nên 

dùng vải thấm nước nóng đắp bao xung quanh các khớp xương, giây lâu có 

thể co duỗi tay chân như thường. 

* Khi làm những Phật sự truy tiến cho vong nhân, nên hồi hướng công đức 

ấy đến chúng sanh trong pháp giới. Như thế công đức sẽ càng thêm lớn mà 

sự lợi ích của vong nhân đó cũng được tăng thêm nhiều. 

* Buổi lâm chung là lúc rất quan yếu trong một đời người, nếu trước dự bị tư 

lương vãng sanh cho đầy đủ, đến chừng ấy khó khỏi kinh hoàng bối rối, rồi 

kêu  mẹ, réo cha, nghiệp ác trong nhiều kiếp đồng thời hiện ra, làm sao giải 

thoát?  Cho  nên  khi  lâm  chung  tuy  nhờ  người  y  theo  phương  pháp  mà  trợ 

niệm,  nhưng  chính  mình  lúc  bình  nhật  phải  cố  gắng  tu  trì,  chừng  ấy  mới 

được tự tại. Hỡi người tu tịnh nghiệp! Xin sớm dự bị là hơn! 

Quê Hương Cực Lạc. Việt dịch: HT Thích Thiền Tâm. 

Ðánh máy: Tuệ Cường 

---o0o--- 

HẾT 





Document Outline


	Lời Nói Đầu

	Tựa

	Thích Ca Mâu Ni Phật

	Quán Thế Âm Bồ Tát

	Đại Thế Chí Bồ Tát

	Văn Thù Sư Lợi Bồ Tát

	Phổ Hiền Bồ Tát

	Mã Minh Bồ Tát

	Thiên Thân Bồ Tát

	Giác Minh Diệu Hạnh Bồ Tát

	Huệ Viễn Đại Sư

	Đàm Loan Đại Sư

	Trí Giả Đại Sư

	Đạo Xước Đại Sư

	Thiện Đạo Đại Sư

	Hoài Cảm Đại Sư

	Vĩnh Minh Đại Sư

	Tuân Thức Đại Sư

	Từ Giác Đại Sư

	Từ Chiếu Đại Sư

	Hữu Nghiêm Đại Sư

	Ưu Đàm Đại Sư

	Thiên Như Đại Sư

	Diệu Hiệp Đại Sư

	Không Cốc Đại Sư

	Tông Bổn Đại Sư

	Tử Bá Đại Sư




cover_image.jpg
Vﬁ)ue-Huong?H

Cuc-Lac-H1I-
Thien-Tam-
Dich

v

W





index-1_1.jpg





